ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

PERSATUAN LINGUISTIK MALAYSIA
Bahasa Sendi Tamadun Bangsa

www.plm.org.my

JURNAL LINGUISTIK Vol. 21 (1) Jun.2017(036-054)

Leksikal ‘Sinonim’ Dalam Al Quran: Satu Analisis Fungsi Dan Kesan
Semantik

Muhammad Lugman Ibnul Hakim Mohd Saad
lugman701@kelantan.uitm.edu.my
Universiti Teknologi Mara

Muhammad Saiful Anuar Yusoff
saiful673@kelantan.uitm.edu.my
Universiti Teknologi Mara

Zaitul Azma Zainon Hamzah

zazh@upm.edu.my
Universiti Putra Malaysia

Muhammad Zaidi Zakaria
zaidizakaria@pahang.uitm.edu.my
Universiti Teknologi Mara

Abstrak

Sinonim merupakan salah satu fenomena linguistik yang menjadi perbahasan di kalangan ahli bahasa terutama isu kewujudannya
di dalam teks al Quran. Perkara tersebut menyebabkan sebilangan sarjana mengemukakan kategori dan ciri tertentu mengenai
sinonim berdasarkan pandangan dan hujah masing-masing. Lanjutan daripada itu, kajian kualitatif ini memaparkan beberapa
leksikal ‘sinonim’ (LS) menurut perbahasan Himadah Muhammad (2007). Objektif kajian adalah untuk mengenalpasti fungsi dan
kesan semantik leksikal terhadap konteks ayat. Di samping itu, kajian juga mengklasifikasi kekerapan perkataan mengikut
analisis morfologi melalui kata dasar dan bentuk asal untuk menampakkan kategori semantik. Justifikasi pandangan daripada
sarjana al Quran juga diketengahkan sebagai validasi tafsiran. Kajian ini menerapkan teori Analisis Komponen Makna (AKM)
sebagai panduan. Dapatan menunjukkan setiap LS dalam kajian ini mendokong perincian maksud yang khusus dan bukan
sinonim. Ini kerana, LS yang wujud di dalam al Quran mempunyai nilai kesempurnaan, fungsi dan kesan tersendiri. Pemilihan
perkataan juga selaras dengan kepentingan, justifikasi dan konteks ayat. Justeru, perbahasan yang dijalankan diharap menjelaskan
konsep dan hubungan semantik antara leksikal sebagai asas untuk mengetengahkan peranannya secara linguistik terutamanya di
dalam al Quran.

Kata kunci: fungsi, kesan, sinonim, semantik, al Quran
Abstract

Synonyms are one of the linguistic phenomena that create debates among linguists, especially the issue of its existence in the text
of the Quran. The case has led some scholars to argue the categories and specific features of synonyms based on their views and
arguments. Hence, this qualitative study shows some of the ‘synonymous' lexicals (SL) as discussed by Himadah Muhammad
(2007). The objective of the study is to identify the function and effect of the lexical semantics toward the words sentence. In
addition, the study also ties the frequencies of the words by morphological classification through root words and derivative forms

36


mailto:luqman701@kelantan.uitm.edu.my
mailto:saiful673@kelantan.uitm.edu.my
mailto:zazh@upm.edu.my
mailto:zaidizakaria@pahang.uitm.edu.my

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

to reveal the semantic categories. Justification views by the Quranic scholars are also highlighted as a validation of
interpretation. This study applies the theory of Componential Analysisis of Meaning (CAM) as a guide. Findings show that each
SL in this study carries details of a specific meaning and is not synonymous. This is because the SL in the Holy Quran has the
value of perfection, function and effect of its own. The selected words are consistent with the interests, justifications and the
contexts of the verse. Thus, the discussions are expected to explain the concepts and the relationships between lexicals as a
medium to highlight the functions and the effects of 'synonym' linguistically especially in the Holy Quran.

Key word: function, effect, synonym, semantic, the Holy Quran

Pendahuluan

Al-Quran penuh dengan pelbagai gaya bahasa, unsur linguistik dan ciri retorik yang menghasilkan kesan yang hebat
(Abobaker Ali, M Alsaleh Brakhw, Munif Zarirruddin & Sharifah Fazliyaton, 2012: 588). Ini kerana, teks al-Quran
merupakan suatu yang mencabar dan mengagumkan (Shihab & Rafid, 2008: 1). Memperoleh dan memahami
maksud leksikal di dalam al Quran memerlukan usaha yang mendalam disebabkan wujudnya pelbagai gaya bahasa
dan komponen linguistik yang membawa kesan tertentu pada konteks dan frasa. Perkataan di dalam al Quran
mewujudkan gambaran dan aspek khusus serta menjelaskan konsep dan hubungan antara makna. Samia Muhsen Al-
Jabri (2012: 7) menyatakan bahawa sinonim merupakan salah satu fenomena linguistik yang memberi kesan
terhadap struktur dan kosa kata. Mendapatkan maksud leksikal yang tepat di antara dua perkataan merupakan asas
bagi proses menentukan makna. Ini kerana, Bahasa Arab mempunyai kosa kata dan istilah yang tersendiri
(Muhammad Lugman, Pabiah Hajimaming & Zaitul Azma 2014: 68). Sinonim bukan sahaja membawa maksud
yang sama secara permukaan, tetapi perlu dinilai terhadap disiplin tertentu termasuklah konteks dan kesan
pemilihan. Contohnya, perkataan bahasa Arab seperti J<U taammal, 25 syahd, »i nazar, sl ra’a dan = basar
memerlukan penelitian untuk mendapatkan maksud supaya selari dengan konteks. Begitu juga bahasa Melayu untuk
istilah menonton, melihat, menyaksikan, memandang dan menatap. Ini kerana, wujudnya dua rumpun bahasa yang
tersendiri (Zainur Rijal & Mahmoud Mohammed Ali, 2014: 35). Sinonim merupakan salah satu imu bahasa yang
berkait dengan makna dan mempunyai pelbagai pengertian dan definisi berdasarkan hujah tersendiri.

Perkataan sinonim terdiri daripada perkataan sin yang bererti sama atau serupa dan onim yang bererti nama
(Tarigan, 1985: 17). Ramli Md Salleh. (1997) mendefinisikan sinonim sebagai dua kata atau lebih yang mempunyai
makna yang sama atau hampir sama dalam sesuatu bahasa. Menurut Palmer (1976: 88), sinonim adalah ‘sameness of
meaning’ (kesamaan maksud). Manakala dalam bahasa Arab sinonim ialah s 5 (taraduf). Dari sudut bahasa,
taraduf berasal daripada kata <2, (radafa) yang memberi erti &S (at tatabu’) iaitu mengikut atau menurut. Dari
sudut istilah, Ibn Jinni (t.th: 113) mendefinisikan taraduf sebagai bl Jsa¥) idial e el (33 (pertemuan
makna di sebalik perbezaan akar kata dan struktur binaan). Al-Antaki (t.th: 380) pula mendefinisikan taraduf
sebagai a5l mall e ddliad) LAY AV (beberapa perkataan yang berbeza yang menunjukkan kepada satu makna).
Adapun Mokhtar Omar (1385: 123) menyatakan sinonim sebagai ‘a word is able to be applied for more than one
meaning’ (terj: perkataan yang berupaya memberikan lebih daripada satu maksud).

Sinonim boleh didefinisi sebagai perkataan yang mengutara maksud yang sama. Wujud pelbagai takrifan sinonim
yang diberikan oleh ahli bahasa. Menurut al-Raaziyy (1995), sinonim ialah “perkataan-perkataan tunggal/
bersendirian yang menunjukkan kepada sesuatu dari satu sudut”, iaitu hanya perkataan yang dilihat dari satu sudut
sahaja dikira sebagai sinonim. Oleh itu, perkataan —awdl (as saif) dan b=l (as shorim) tidak dikira sinonim,
walaupun kedua-dua bererti pedang kerana s dilihat kepada hakikatnya dan ~_ b=l dilihat kepada sifatnya, iaitu
ketajamannya. Sibawaih (1988) merupakan sarjana linguistik yang menjelaskan fenomena sinonim dengan
membahagikan hubungan semantik antara perkataan dan makna kepada tiga bahagian, pertama: dua perkataan yang
berasingan bagi dua makna yang berbeza. Kedua: perkataan yang berasingan untuk menyampaikan maksud yang
sama. Ketiga: sebutan sama untuk dua perkataan yang berasingan untuk menyampaikan dua makna yang berbeza.

37



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Kajian Lepas

Farid Awud Haidar (1999: 117) menyatakan bahawa ilmu mengenai semantik terbahagi kepada dua, iaitu Micro dan
Macro Semantic. Semantik mikro menjelaskan tentang pembentukan sesebuah kata (tunggal), adapun semantik
makro menceritakan hubungan antara perkataan. Perbezaan yang diutarakan menjelaskan bagaimana setiap
perkataan mempunyai nilai dan fungsi yang tersendiri. Kategori semantik membawa kepada pembaca untuk
membuat penilaian asas supaya medan makna asal tidak menyimpang. Ahmad Mukhtar Umar (1982: 116)
menyatakan bahawa medan makna ialah kumpulan kata yang maknanya saling berkaitan. Definisi mengenai medan
makna dijelaskan melalui komponen makna yang digunakan untuk membezakan makna antara dua perkataan yang
bersinonim. Contohnya perkataan ¢s¥! (al insan) dan <) (al basyar). Kedua-dua leksikal tersebut menjuruskan
kepada makna manusia secara umum, tetapi mempunyai perbezaan dari segi nilai dan fungsian iaitu, o3y
mempunyai sifat lupa, manakala L4l lebih kepada maksud permukaan kulit.

Ahli bahasa tidak bersetuju dengan sesetengah identifikasi mengenai tahap persamaan yang perlu wujud antara dua
item leksikal yang dikira sebagai sinonim (Antar Abdellah, 2010: 9). Selari dengan Mat Taib Pa (2012: 52) yang
menyatakan bahawa terdapat perbezaan mengenai kewujudan sinonim dalam bahasa secara amnya samaada silam
atau moden dengan memberi pelbagai alasan dan hujah berdasarkan logik dan realiti bahasa. Terdapat juga ahli
bahasa silam yang mengingkari kewujudan sinonim seperti Tha‘lab, Abuu ‘Aliyy al-Faarisiyy dan Abu Hilaal al-
‘Askariyy (ibid). Khilaf yang dibincangkan diselangi dengan hujah-hujah yang rasional dan kuat. Didapati golongan
yang menerima sinonim berpegang secara umum dan golongan yang menolaknya melihat dengan lebih mendalam.
Golongan yang menerimanya bukannya tidak arif atau tidak menerima perbezaan antara perkataan yang dikatakan
sinonim, tetapi mereka tidak meletakkan perincian sebagai satu perkiraan sinonim. Dengan itu, perbezaan antara
golongan ini boleh dikatakan perbezaan lahiriah dan teknikal sahaja bukan hakiki (ibid). Sinonim sebagaimana yang
ditakrifkan oleh al-Munjed (1997: 29-30) adalah perkataan yang seerti dengan yang lain secara literal. Kewujudan
makna idiomatik daripada isu sinonim dalam linguistik tidak begitu jelas oleh ahli bahasa mengenainya. Hal ini
berlaku di kalangan penyelidik dan sarjana ahli bahasa disebabkan perbezaan asas mengenai definisi tersebut.

Fungsi dan kesan leksikal

Al-Quran memiliki teks dan unsur linguistik yang penuh dengan gaya bahasa tersendiri. Setiap perkataan yang
wujud di dalamnya mempunyai fungsi maksud tertentu memandangkan ianya sebuah kitab yang penuh dengan
mukjizat. Beberapa sarjana menjalankan kajian mengenai sinonim dan kategorinya di dalam al Quran dengan
mengemukakan hujah tersendiri seperti Syed Khadr (1991), Samia Muhsen (2012), Antar Abdellah (2010) dan
Mohammad Mahmoud Ghali (1997). Terminologi yang wujud di dalam al Quran mempunyai sebab dan kesan
pemilihan tersendiri yang perlu diambil perhatian. Pengkaji bersetuju dengan Ali, A (2006: 19) yang menegaskan
bahawa:

“The Qur’an is only the Qur’an when it is in Arabic, in its original wording as revealed to the Prophet
Muhammad”.

(Terj: Sebuah al Quran adalah al Quran hanya apabila ia dalam bahasa Arab, dalam perkataan asal sebagaimana
yang diturunkan kepada Nabi Muhammad)

38



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Terdapat sarjana bahasa moden yang memberi istilah-istilah tertentu mengenai sinonim seperti sinonim lengkap dan
separa sinonim. Sinonim lengkap adalah persamaan maksud yang lengkap dan penutur asli bahasa tidak merasakan
apa-apa perbezaan dengan penggunaannya secara bebas contohnya, cantik dan lawa. Manakala separa sinonim ialah
wujud perbezaan maksud yang terlalu kecil sehinggakan sukar untuk dibezakan dan penutur asli pun
mengabaikannya seperti perkataan sl (a/ aa’m) dan 44 (as sanah) yang bermaksud ‘tahun’. Sekiranya perbezaan
itu berlaku pada satu ciri komponen penting, ia dinamakan sebagai kehampiran makna seperti »ll (al hulum) dan
LY (ar ru’ya) yang bermaksud ‘mimpi’ (Mat Taib Pa, 2012: 51). Al-'sma'i melalui penulisan Al-Munajid (2007:
36) telah menyusun senarai tujuh puluh nama untuk 'batu’ dalam bahasa Arab, manakala lima puluh nama untuk
'pedang’ dan lima ratus nama-nama untuk 'singa’ serta seratus nama untuk 'ular’. Demikianlah Issa (2011) mengenal
pasti tiga jenis sinonim dalam bahasa Arab, iaitu, sinonim lengkap, sinonim leksikal dan sinonim nominal.

Ada juga sarjana menolak tanggapan sinonim secara mutlak. Antara pandangan ulama terdahulu yang menafikan
sinonim ialah Abu Ali al-Farisi (377 H), Abd al-Qahir al-Jurjani (471 H), Ibn Jinni (392 H) dan Ahmad bin Yahya
Tha'lab (291 H). Ibn al-'Arabi dan Ibnu Faris mengekalkan bahawa adalah tidak logik untuk mempunyai dua atau
lebih perkataan dalam bahasa dengan satu rujukan kerana sinonim merupakan suatu yang berbeza dengan pelbagai
ciri (Abdel-Tawab 1987: 311). Oleh itu, 'item leksikal "~ 32" (jawwad) (kuda cepat), dan "a" (adham) (kuda hitam
sepenuhnya) adalah sifat dan bukannya sinonim "guas" (hisan) (kuda) (Shehab 2009: 870). Arberry (1996)
menganggap <~ (yahlif) dan ~& (yugsim) sebagai sinonim, dan memberi maksud "bersumpah.” Dalam bahasa
Arab, kedua-dua kata kerja tersebut mempunyai implikasi yang berbeza. Kata kerja <l (yahlif) digunakan dalam
al-Quran untuk merujuk kepada orang-orang munafik dan kafir, iaitu mereka yang melanggar sumpah, manakala
kata kerja ~~& (yugsim) digunakan merujuk kepada orang beriman yang menunaikan janji dan sumpah-sumpah
mereka (Shehab, 2009). Begitu juga perbezaan kecil antara s (yaghbit) dan >~ (yahsud) tidak dapat
disempurnakan maksudnya tanpa pengetahuan yang intuitif dan mendalam tentang perbezaan antara keduanya.
Penterjemah boleh memberi maksud ‘iri hati’ sebagai kesamaan maksud antara kedua-duanya, akan tetapi ia
sebenarnya berbeza dari makna asal kerana perkataan pertama, - (yaghbit), mempunyai implikasi yang positif,
manakala perkataan yang kedua, = (yahsud), mempunyai implikasi negatif (ibid). Sana Kamel Al-Omari &
Abdel-Rahman Husni (2014: 1) dan Ramadan (1983) menyatakan sinonim mutlak dalam al-Quran tidak wujud sama
sekali, yang wujud adalah kehampiran sinonim yang muncul untuk menjadi sinonim pada pandangan pertama tetapi
mengemukakan semantik yang berbeza apabila dianalisa. Sejajar dengan pandangan Al-Munjed (1997: 109-120)
yang menyatakan tentang fenomena sinonim menjadi perbahasan besar dengan munculnya pelbagai kajian yang
dijalankan oleh sarjana Islam untuk mentafsirkan makna al-Quran.

Persoalan samaada al-Quran menggunakan sinonim merupakan isu sensitif yang mengundang tafsiran yang berbeza
(Jamal Alginai, 2012: 75). Kajian ini tidak memfokuskan terhadap khilaf atau perselisihan yang berlaku di antara
sarjana dan pakar bahasa. Justifikasi yang diutarakan oleh mereka mempunyai pelbagai hujah selari dengan
kepakaran masing-masing. Pandangan yang dibentang dan dibahas memberi manafaat yang besar dalam ilmu bahasa
dengan melengkapi suatu pengertian dan ideologi. Adapun begitu, pengkaji bersetuju dengan pandangan yang
menyatakan bahawa setiap kalimat dalam al-Quran mempunyai maksud yang spesifik, khusus, sempurna dan
tersendiri sebagai bukti mukjizat dan keagungan al-Quran yang relevan di setiap ruang dan waktu. Hal ini selari
dengan dapatan kajian Mat Taib Pa (2012: 420) yang menegaskan bahawa tiada sinonim dalam al-Quran samaada
sinonim separa lengkap mahupun sinonim lengkap, kerana setiap perkataan di dalamnya digunakan dengan makna
yang khusus dan tidak sama dengan perkataan lain. Perkara ini boleh dilihat berdasakan tiga leksikal seperti 1. (o=
‘alima) dalam surah al-Bagarah (2:60), begitu juga perkataan 2. (s_- adra) dalam Surah al-Jinn (72:25) dan Surah
Al-Qari’ah (101:10), manakala 3. (&« ahassa) dalam Surah 'Ali 'Imran (3:52). Ketiga-tiga perkataan tersebut
secara permukaan dilihat sebagai sinonim bagi maksud ‘untuk mengetahui’, akan tetapi ianya memberi maksud yang
lebih terperinci iaitu, pertama untuk mengetahui sesuatu yang betul dan benar, kedua untuk mengetahui sesuatu
secara tidak langsung dan ketiga untuk mengetahui sesuatu melalui deria/pancaindera.

39



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Konsep Sinonim dalam al Quran

Al-Qur'an banyak menggunakan perkataan yang secara permukaanya kelihatan sinonim, namun bila diteliti secara
mendalam ternyata ianya mempunyai konotasi tersendiri. Para ulama bahasa mengkategorikan sinonim sebagai
salah satu dari keagungan bahasa dan keistemewaannya, walaupun sebahagian mereka berselisih pendapat tentang
kewujudannya dalam al Quran. Perkataan di dalam al Quran ditempatkan berdasarkan kedudukan dan konteksnya,
maka tidak boleh ditukar dengan perkataan lain walaupun mendokong maksud yang seakan seerti. Hal ini boleh
dilihat pada perkataan Khauf dan Khasyah di dalam surah Ar-ra’d: 21 yang memperlihatkan maksud ‘takut’. Kata
Khauf dan Khasyah hampir sama definisinya secara bahasa, tetapi menyampaikan konotasi yang berbeza.
Penggunaan kata Khasyah dalam al-Qur'an lebih merujuk kepada perasaan takut yang mengagungkan dengan
penghormatan kerana pada umumnya perkataan ini dikaitkan dengan perasaan takut kepada Allah. Sedangkan kata
Khauf bererti rasa takut yang wajar seperti, ketakutan siksa di akhirat kerana melakukan dosa. Begitu juga
penggunaan kata <V al Raib dan <L al Syakk yang mempunyai perincian makna yang tersendiri. Kata <! dalam
al-Qur’an biasanya dalam perkara yang berkenaan dengan aqidah, al-Qur’an, hari kiamat, keimanan, ahli kitab dan
lain-lain. Adapun perkataan <l berkisar tentang orang-orang kafir yang selalu diiringi dengan perkataan <
disebabkan mereka selalu dalam kesesatan dan perbuatan jahat. Pada dasarnya beberapa perkataan yang dianggap
sinonim itu memiliki maksud yang khusus. Seperti kata u<»> Jalasa dan 28 Qa’ada, keduanya bermaksud ‘duduk’.
Pada hakikatnya kata .l bererti ‘duduk dari berdiri, sementara 228 bererti ‘duduk dari berbaring’. Demikian juga
Perkataan s <\s dalam surah al-Hijr (63-64) dari segi bahasa bermaksud ‘datang/ tiba’. Perkataan sl digunakan
untuk sesuatu yang dibawa seperti benda, manusia, binatang dan sebagainya adapun ' lebih kepada sesuatu yang
abstrak dan menunjukkan waktu tertentu. Perbahasan sama juga boleh dilihat pada perkataan slalls 2.l dalam surah
al-‘Ankabut (14) yang secara umumnya bermaksud ‘tahun’di mana kata 4l digunakan untuk ungkapan ketika
masa krisis dan kesusahan, manakala perkataan sl lebih kepada waktu lapang dan senang. Daripada contoh-contoh
di atas dapat disimpulkan bahawa setiap perkataan yang seerti tidak semestinya datang dengan fungsi dan kesan
ujaran yang sama. Pemahaman mendalam mengenai konteks ayat sangat penting untuk membezakan makna bagi
kata yang dianggap mutaradif (sinonim)

Permasalahan Kajian

Sinonim memerlukan perhatian yang mendalam dan perlu dikaji dengan teliti, sejajar dengan pandangan Cruse
(2004) yang secara langsung menyatakan bahawa ‘Much research remains to be done in the field of synonymy’. Hal
ini selari dengan pandangan Osman Mohamed Gharib (2010: 7) yang menyatakan salah satu isu gaya bahasa yang
paling penting dalam al-Quran merupakan sinonim. Tidak dinafikan bahawa, takrifan dan kategori sinonim di dalam
al Quran menjadi perbahasan di kalangan sarjana dan ilmuan bahasa. Sinonim, dalam konteks keagamaan seperti al-
Quran, dengan bahasa fushah adalah berbeza dengan dialek Arab (Noureldin Mohamed Abdelaal, Sabariah Md
Rashid, 2015: 2). Kepelbagaian penggunaan leksikal ‘sinonim’ kadang-kadang membentuk satu budaya yang
cenderung untuk mengaplikasikan konsep sinonim secara menyeluruh. Berbalik dari itu, kajian seperti ini
seharusnya diperbanyakkan supaya ruang ideologi dan pandangan semakin bercambah dengan menyatakan hujah
masing-masing. Dalam al-Quran, isu kewujudan sinonim menjadi lebih rumit (Antar Abdellah, 2010: 10). Ini
kerana, al Quran bukan buku ilmiah dan akademik seperti kebiasaan yang dikarang oleh penulis, tetapi satu mukjizat
agung yang penuh dengan rahsia menjangkaui ilmu linguistik. Sehubungan dengan itu, pengkaji percaya bahawa
setiap perkataan atau leksikal yang wujud di dalam al Quran mempunyai nilai dan fungsi serta kesan tersendiri.
Pemilihan perkataan yang wujud di dalamnya diiringi dengan intipati, kepentingan dan justifikasi yang khusus.
Untuk menerokai isu ini, pengkaji menganalisis beberapa perkataan ‘sinonim’ untuk mengenalpasti fungsi dan kesan
semantik tertentu daripada ayat al Quran. Kajian ini tidak menyentuh aspek dan kategori sinonim secara terperinci
tetapi memperlihatkan pandangan tafsiran mengenai leksikal secara terperinci. Kajian dijangka menyelesaikan

40



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

beberapa isu yang melibatkan kesan pemilihan perkataan yang seakan mempunyai maksud seerti disamping
mengetengahkan fungsi leksikal berasaskan pandangan sarjana al Quran.

Metodologi

/ metod dan analisis Leksikal Sinonm (LS) \

LS .
E
v © AnalisisFungsi
s
Pandangan [ - | KONTEKS
Sarjana al | Teori AKM ' /'i M
! 1
Quran [ . L

k The Quranic Arabic Corpus j

Kajian ini berteraskan metod pengumpulan data yang telah dikenal pasti untuk dianalisis daripada teks al Quran.
Kajian kualitatif ini dijalankan berdasarkan penelitian terhadap leksikal ‘sinonim’ menurut perbahasan Himadah
Muhammad (2007). Data kajian dipilih sebelum dianalisis berdasarkan aspek linguistik untuk menampakkan fungsi
dan kesan leksikal ‘sinonim’. Kajian ini menerapkan teori Analisis Komponen Makna oleh Eugene Nida (1975)
dalam bukunya Componential Analysisis of Meaning, an introduction to semantic structures untuk memperlihatkan
sejauh mana leksikal sinonim di dalam al Quran berupaya mendatangkan fungsi dan kesan. Teori ini memperincikan
perkataan yang mempunyai hubungan makna di antara satu perkataan dengan perkataan yang lain yang dikenali
sebagai struktur leksikal. Makna yang terdapat pada setiap leksikal dianalisis melalui komponen dan fungsi leksikal
dalam bahasa dengan pemberian fitur secara nilaian binari, iaitu tanda [ + ] yang merujuk pada fitur yang dimiliki
(ada komponen makna) dan [ — ] yang merujuk pada fitur tidak dimiliki (tiada komponen makna). Dalam melakukan
analisis komponen ini, makna utama dikenali pasti melalui proses validasi dan tafsiran berdasarkan pandangan
sarjana Arab al-Quran iaitu al-Zamakhsyariy (1998), Ibn Katshir (2000), Ibn Faris (2001), al- Alusy (1994), al-
Qurtubiy (1988), Ibn A’syur (1997), al-Raghib al-Asfahaniy (1999) dan Abi Hilal al-‘Askariy (1988). Analisis ini
dijalankan untuk mendapatkan makna sesuatu leksikal dengan makna leksikal yang lain. Analisis data kemudian
dibentang untuk menampakkan kesan dan fungsi sebenar pemilihan perkataan ‘sinonim’ di dalam al Quran.

Kajian juga memaparkan secara kuantitatif kekerapan perkataan yang dibuat kajian mengikut klasifikasi morfologi
melalui kata dasar (root word) dan bentuk asal (derived forms) di dalam al Quran untuk memperlihatkan pola,
bentuk perkataan dan kategori semantik. Analisis dijalankan menggunakan perisian The Quranic Arabic Corpus
yang dibina oleh Kais Dukes (2009) dari University of Leeds. Justifikasi penggunaan perisian tersebut disebabkan
ianya merupakan satu alat beranotasi sumber linguistik yang memaparkan tatabahasa Arab, sintaksis dan morfologi
untuk setiap perkataan dalam Al-Quran, malah ianya telah digunapakai oleh kebanyakan pengkaji seperti Kais
Dukes, Eric Atwell dan Abdul-Baquee M. Sharaf (2010) dalam kajiannya Syntactic Annotation Guidelines for the
Quranic Arabic Dependency Treebank, begitu juga Andrew G. Bannister (2014) dalam bukunya An Oral-Formulaic
Study of the Qur'an. Kais Duke menerbitkan sebilangan kajian tentang al Quran dan telah mendapat hampir 300
penanda rujukan (citation) dalam google scholar. Antara kajiannya ialah Morphological Annotation of Quranic
Arabic (2010), A dependency treebank of the Quran using traditional Arabic grammar (2010), Syntactic Annotation
Guidelines for the Quranic Arabic Dependency Treebank (2010) dan Supervised collaboration for syntactic
annotation of Quranic Arabic (2013).

41



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Objektif Kajian

Kajian ini dijalankan untuk mengenalpasti sejauh mana leksikal sinonim di dalam al Quran berupaya mendatangkan
fungsi dan kesan terhadap konteks perkataan. Di samping itu, kajian juga mengklasifikasi kekerapan perkataan
mengikut analisis morfologi melalui kata dasar dan bentuk asal untuk menerokai kategori semantik leksikal.
Justifikasi pandangan daripada sarjana al Quran juga dibentang sebagai validasi tafsiran.

Analisis Kajian

Berikut merupakan analisis komponen makna yang dijalankan ke atas leksikal sinonim (LS) daripada ayat al Quran.
Perkataan yang dibuat kajian dipilih berdasarkan kesesuaian untuk menampakkan fungsi dan kesan. Fokus perkataan
dalam kajian ini dijalankan ke atas ayat yang dipilih khusus seperti analisis di bawah. Perbahasan dibuat dengan
mengutarakan pandangan dan tafsiran daripada sarjana al Quran. Pemaparan dilakukan untuk menampakkan
bagaimana perkataan tersebut berperanan menyalurkan komponen makna dan memperlihatkan fungsi dan kesan.
Teori Analisis Komponen Makna (AKM) membantu memperincikan kata yang mempunyai hubungan makna di
antara satu perkataan dengan perkataan yang lain. Makna yang terdapat pada setiap LS dianalisis melalui kesan dan
fungsi leksikal dalam ayat dengan pemberian fitur, iaitu tanda [ + ] yang merujuk pada fitur yang dimiliki (ada
komponen makna) dan [ —] yang merujuk pada fitur tidak dimiliki (tiada komponen makna).

Analisis 1

Perkataan »lll dan ~=¢!) di dalam surah Taaha ayat 112.

(112) Loas ¥ Lalls Caliy i Ga e a5 ciladlall (e Jard (a5

(Dan barang siapa mengerjakan amal yang saleh) amal-amal ketaatan (dan ia dalam keadaan beriman, maka ia
tidak khawatir akan diperlakukan tidak adil) dengan diberatkan dosanya (dan tidak pula akan pengurangan
haknya) dikurangi pahala kebaikannya.

Al Zarkashiy (1988: 190) memberitahu bahawa terdapat sarjana menyatakan keduanya adalah sinonim. Kata all
secara literal adalah ‘zalim/ tidak adil’, manakala ~=¢!! ialah ‘kurang/ hilang’. Ayat di atas menceritakan situasi
orang beriman yang melakukan amal-amal soleh maka tidaklah (seharusnya) dia merasa takut dizalimi atau
dikurangkan pahalanya, bahkan dosanya diampuni, aibnya dibersihkan dan kebaikannya akan dilipatgandakan. Al-
Qurtubiy (1988: 539) membezakan dua perkataan tersebut dengan menyatakan bahawa perkataan ~l berlaku
dengan pengurangan hak (kurang pahala ketaatan dan tidak bertambah dosa), manakala s~=¢l tidak terjadi kecuali
dengan pengurangan pahala sahaja. Al-Zamakhsyariy (1998) mengutarakan maksud dari sudut bahasa dengan
mengatakan ~l jalah [mengambil hak seseorang] dan ~=¢ll ialah [mengkhianati hak saudaranya]. Ibn A’syur
(1997) menyebut bahawa perkataan ~=¢ll itu ialah tidak dikurangi pahala yang telah dijanji, dan harus untuk
menyatakan !l dengan pengurangan yang banyak, dan ~=¢ll dengan pengurangan yang ringan/sedikit. Menurut
tafsir Muyassar (2009): il iy Uama Y 5 cadlions 33 3 Walls Gilay b s gase st s JaeY) Clalla Joss (a5 (Terj:
sesiapa yang melakukan amalan soleh maka dia beriman dengan Allah, maka (tidak perlu) takut diperlakukan tidak
adil dengan bertambahnya dosa, tidak juga dikurangkan kebaikannya). Sekiranya diteliti terdapat perbezaan
semantik di antara dua perkataan tersebut. Menurut Himadah Muhammad (2007: 540) melalui tulisan Ali Yumna
(1985) menyebut: dengan berulangnya aspek nafi (¥) ianya menunjukkan dua sudut ketakutan dengan tujuan
meyakinkan mukmin yang melakukan amal kebaikan agar tidak takut untuk dizalimi dan dikurangi pahalanya.

42




ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

ANALISIS KOMPONEN MAKNA

LS Hubungan Makna fungsian Kesan konteks/ Tema Fitur
makna
. . . tidak perlu takut dizalimi/
A mengambil hak/ tidak adil ditambah dosa [+]
hak tidak perlu takut
aingl) mengkhianati hak/ menghilangkan dikurangkan kebaikan/ | [ -]
pahala

Ulasan: LS di atas menunjukkan tidak wujud makna yang seerti. Kedua-dua leksikal tersebut memperincikan sudut
makna yang tersendiri berdasarkan hujah yang diutarakan oleh sarjana, sebagaimana yang dijelaskan di bahagian
perbincangan. Berdasarkan pemerhatian, kedua-dua perkataan tersebut mempunyai perbezaan dari sudut perincian
maksud dan kesan penyampaian ujaran. Secara asasnya, ayat &b Gl calag Sis berfungsi untuk menjelaskan [maka tidak
perlu merasa takut ditambah dosanya (untuk orang yang soleh dan taat)], manakala “ab Y5 menerangkan tidak juga
dikurangkan dari hak/ pahalanya. Dengan berulangnya aspek nafi (¥) ianya menunjukkan adanya perbezaan pada
sudut ketakutan.

11 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Zha Lam Mim & Ha Dhad Mim

Kata dasar Zha Lam Mim (a - J — &) muncul 315 kali dalam al-Quran dalam 12 bentuk perkataan asal:

(p -d-5)

110 x 1 x 16X 2 X 5X 20 x 23 X 2 X 129 x 4x 1x 2 X

(Verb (Verb (Nou (Nou (Nou (Nou (Nomin (Nou (Active (Active (Passive (Active

) ) n) n) n) n) al) n) participl  participl  participl participle

Zalam Azlam Azla  Zalim Zalla  Zul'm  Zulumat Zali  e) e) e) )

a@Ek) a m i om () (el m Zalim Zalimat ~ Mazlim ~ Muz'lim
(Eh) () (s () (sB) () () (sl ()

)

Sumber: The Quranic Arabic Corpus

Adapun Kata dasar Ha Dhad Mim (» - o= — ») berlaku 2 kali dalam al-Quran, dalam dua bentuk:

(EED)

1x 1x

(Noun) (Adjective)
Hadm Hadim
= (pr=2)

Sumber: The Quranic Arabic Corpus

Jadual 1.1 memaparkan bagaimana kata dasar Zha Lam Mim membentuk pelbagai pola di dalam al Quran.
Berdasarkan analisis, wujud 2 bentuk kata kerja iaitu Zalama yang bererti (to oppress, to wrong) dan Azlama (to
darken) diikuti dengan 5 bentuk kata nama (A4zlam, Zalimi, Zallam, Zul'm, dan Zalium). Terdapat juga 1 bentuk
kategori Al jumla al Ismiyya | nominal untuk perkataan Zulumat (darkness) sebanyak 23 kali yang masing-masing
22 bentuk dalam frasa kata nama dan 1 bentuk adjektif. Selain itu, terdapat 3 bentuk (active participle) atau isim
faa’il iaitu Zalim, Zalimat dan Muz'lim diikuti dengan 1 bentuk (passive participle) atau isim maf uul iaitu (Mazlim).

43



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Berdasarkan pemerhatian, isim faa’il daripada kata Zalim membentuk 105 pola kata nama dan 24 adjektif.
Sementara itu, jadual 1.2 memaparkan 2 bentuk pola perkataan daripada kata dasar Ha Dhad Mim masing-masing 1
kata nama yang memberi maksud (deprivation) dan 1 adjektif (soft). Jadual yang diperlihatkan menampakkan
bagaimana perkataan boleh berubah maksud bergantung pada kedudukan dan konteks ayat.

Analisis 2

Perkataan Gl dan z_=l di dalam surah al An’am ayat 125.

Y ol e Gl A Jang A oLl 3 Saiay LS L A i 000 Oand ALad (1 23 (ye s w0l 5 a4 g () A0 3 3 (ped
(125) &siash

Terjemahan: Maka sesiapa yang Allah kehendaki untuk memberi hidayah petunjuk kepadanya nescaya la
melapangkan dadanya (membuka hatinya) untuk menerima Islam; dan sesiapa yang Allah kehendaki untuk
menyesatkannya, nescaya la menjadikan dadanya sesak sempit sesempit-sempitnya, seolah-olah ia sedang mendaki
naik ke langit (dengan susah payahnya). Demikianlah Allah menimpakan azab kepada orang-orang yang tidak
beriman.

Perkataan w)a Wi kedua-duanya dianggap sinonim disebabkan ciri-cirinya yang bermaksud el axe ‘sempit’
(Himadah Muhammad 2007: 537). Perkataan Gx=! menurut Ibn Manzur (2003) daripada kata dasar b= bermaksud

daull (adiiaitu sempit, manakala perkataan z_all ialah Gwall Gualiaitu terlalu sempit (dalam dosa). Ayat di atas
menceritakan bagaimana Allah memberi hidayah dan petunjuk dengan membuka hati untuk menerima Islam bagi
yang dikehendakiNya, begitu juga menjadikan dadanya sesak lagi sempit sekiranya dikehendaki Allah untuk
menyesatkannya. Ibn A’syur (1997) dan Ibn Faris (2001) mentafsirkan z_~ll sebagai teramat sempit. Tafsir
Muyassar (2009) menjelaskan ayat s & ina s yha sebagai el Jsd oo L@l (e saad Alla 86 0a (Terj: Hatinya
dalam keadaan yang sangat jauh untuk terima hidayah Allah). Ali Yumna (1985: 30) di dalam bukunya Asrar al
Taraduf fi al Quran al Karim menjelaskan kedua-dua perkataan itu disebut bersama untuk menjelaskan satu rahsia
iaitu, iaitu: perkataan pertama (&==!') menunjukkan bagaimana Allah menjadikan hati orang kafir sempit dan tiada
tempat untuk memperoleh hidayah, manakala (z_~) digunakan untuk menyatakan tiada ruang/ jalan masuk untuk
hidayah diterima. Dengan itu, terjadilah kesesatan yang besar selepas hilangnya petunjuk secara luaran dan dalaman.

ANALISIS KOMPONEN MAKNA

LS Hubungan Makna fungsian | Kesan konteks/ Tema Fitur
makna
e sesak/ sempit E:g:l;ahhatl yang tiada (tempat) memperoleh [+]
sempit
. untuk hati dalam (ruang) kesesatan yang besar
g~ terlalu sempit (tanpa hidayah) [+]

Ulasan: terdapat persamaan kecil bagi LS tersebut untuk maksud ‘sempit’. Adapun begitu, kedua-dua perkataan
tersebut secara asasnya berfungsi untuk membezakan klasifikasi kesempitan hati apabila Allah menghendaki untuk
menyesatkanya. Ciri-ciri kesempitan menjelaskan bagaimana hidayah tidak diperoleh menjangkau tempat dan ruang.
Dengan demikian ianya bukan kata seerti. Walaubagaimanapun, dua perkataan s_a Q.= digunakan bersama
memberikan kesan maksud yang sangat sempit. Gambaran kesempitan dan kesesakan dipaparkan melalui tarsiran

44




ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Tafsir Muyassar (2009): (-5l 30l Gaiay Clad (Llall sall Gl 8 2eisy (2 JsS (Terj: Seperti situasi orang mendaki
pada paras yang tinggi dan terjadi padanya kesesakan nafas yang teramat).

2.1 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Dhad Ya Qaf & Ha Ra Jim

Kata dasar Dhad Ya Qaf (& & u=) berlaku 13 kali dalam al-Quran, dalam lima bentuk:

(d-¢—0a)

7 X 1x 2 X 2 X 1x

(Verb) (\Verb) (Noun) (Nominal) (Active participle)
Dhaga Tuudayyiqu Dhayq Dhayyiq Dhaiq

(=) (i) (5=) (5=) (3t=)

Sumber: The Quranic Arabic Corpus

Kata dasar Ha Ra Jim (z L ) muncul 15 kali dalam bentuk Nominal.

€--9-2)
15 x
(Nominal)
Haraj
(5]
Sumber: The Quranic Arabic Corpus

Jadual 2.1 menunjukkan kata dasar Dhad Ya Qaf yang membentuk sebanyak 2 pola kata kerja (Dhaga bermaksud to
straiten dan Tuudayyiqu bermaksud to distress). Selain itu, terdapat 1 pola berbentuk kata nama dan 1 (Active
participle) / isim faa’il. Terdapat juga frasa daripada kategori nominal yang masing-masing 1 adjektif bermaksud
(narrow) dan 1 kata nama bermaksud (tight). Adapun begitu, jadual 2.2 memaparkan kata dasar Ha Ra Jim yang
hanya datang dalam 1 bentuk nominal dengan masing-masing 2 pola iaitu 14 kata nama yang memberi erti (any
discomfort, difficulty, any uneasiness, any blame ) dan 1 adjektif bermaksud (and constricted).

Analisis 3

Perkataan s3ludl dan ¢! _<1 di dalam surah al Ahzab ayat 67.

(67) Slall U slizald Lig] @ 5 Wil Lindal ) L 1 5lla 5

Terjemahan: Dan mereka berkata lagi: "Wahai Tuhan kami, sesungguhnya kami telah mematuhi kehendak ketua-
ketua dan orang-orang besar kami, lalu mereka menyesatkan kami dari jalan yang benar.

Perkataan 2 s~ al sawad merupakan antonim kepada perkataan o=l al bayad, adapun x4l jalah el pasdl g ( J gall 5
(Terj: mempunyai kuasa dan hamba), manakala < ialah e-L‘-c bermaksud yang besar (orang atasan) (lbn Manzur,
2003). Wujud sarjana yang menjelaskan keduanya adalah daripada kategori sinonim dengan konteks ataf berunsur
penegasan (Himadah Muhammad 2007: 534). Ayat tersebut menceritakan bagaimana orang kafir berkata pada hari
kiamat yang mereka telah mentaati pemimpin dan ketua/imam mereka dalam keadaan sesat dan syirik, dan mereka
dijauhkan daripada jalan hidayah dan iman (Tafsir Muyassar 2009). Menurut al-Raghib al-Asfahaniy (1999)
penggunaan ) untuk maksud asill Sie jaitu pembesar sesuatu kaum. Perkataan fa sayyidan memberi maksud
‘rakyat berlindung dengan pemerintahnya’ (Ibn Faris, 2001: 475), begitu juga maksud lafaz «!S yang hanya khilaf

45



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

kecil dari segi maknanya (ibid: 883). Perbezaan antara dua lafaz tersebut juga dipersetujui oleh Ibn A’syur (1997)
dengan menyatakan kata st adalah pembesar suatu kaum dan kabilah seperti raja, manakala ¢/ S ialah 3_sdall aidae
(kaum yang besar) tanpa pembesar. Begitu juga Abi Hilal al-‘Askariy (1988) berpandangan bahawa kata .l
merujuk kepada orang yang mentadbir sesuatu kaum dan xSl adalah orang yang memilih ilmu atau kemuliaan.
Perbezaannya ialah ciri-ciri pada perkataan ! yang memberi maksud mengenai kuasa dan tadbir sesuatu urusan.
Walaupun terdapat kategori sinonim seperti separa sinonim, pengkaji berpendapat adalah tidak sesuai untuk
menyatakan bahawa kedua-dua perkataan tersebut dalam kategori makna seerti. Ini kerana, setiap perkataan yang
wujud di dalam al Quran memberikan kepentingan dan kesan tertentu, sebagaimana yang dibahaskan.

ANALISIS KOMPONEN MAKNA

LS Hubungan Makna fungsian Kesan konteks/ Tema Fitur
makna
dituju kepada penguasa suatu pemerintahan
. +
sl pembesar sesuatu kaum (umat) [+]
penguasa dituju kepada ketua yang berperanan
S, pemimpin/ ketua mengajak kepada ketaatan dan menjauhi [+]

kejahatan

Ulasan: Secara permukaan, LS di atas mempunyai unsur seerti dengan maksud ‘orang yang mempunyai kuasa’.
Walaupun begitu, kedua-dua LS tersebut mendokong fungsi tersendiri untuk membezakan ciri-ciri perkataan s:tudl
dan ¢S, Sejajar dengan Al- Alusy (1994) yang membezakan antara dua perkataan tersebut dengan menyatakan
Wialu jalah WY 5 US ol jaitu penguasa dan pemimpin suatu pentadbiran (umat) manakala perkataan Wl »< jalah ketua-
ketua yang berperanan untuk mengajak kepada ketaatan dan menjauhkan kejahatan, dengan demikian perkataan
Lialw dan WS berbeza dan digambarkan keduanya sebagai ‘penguasa’ untuk menguatkan tentang peringatan (atas
kuasa yang dimilikinya). Secara kesimpulannya, ayat di atas memaparkan kisah tentang orang kafir yang mematuhi
pemimpin dan ketua mereka dalam keadaan sesat dan syirik, dengan menyalahkan pimpinan kerana tidak membawa
mereka ke jalan hidayah dan iman. Oleh kerana itu, mereka juga menuntut pimpinan/ketua agar diazab sepertimana
mereka diazab dan dijauhi dari rahmat. Dan sesungguhnya ketaatan selain kepada Allah dan rasul adalah dimurkai,
begitu juga pengikut dan yang mengikut dikira bersama.

3.1 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Sin Waw Dal & Kaf Ba Ra

Kata dasar perkataan Sin Waw Dal (= s ~) wujud 10 kali dalam al-Quran dalam 6 bentuk:

(*-3-)

2 X 1x 1x 3 x 1x 2 X
(Verb) (Adjective) (Adjective) (Noun) (Adjective) (Active
Is'waddat Aswad Siid Sayyid Mus'waddat participle)
(P =) (35=) (8) [(Epwey) Mus'wadd

(334)

Sumber: The Quranic Arabic Corpus

46



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Adapun Kata dasar Kaf Ba Ra (L < <) berlaku 181 kali dalam al-Quran, dalam 18 bentuk:

C-=-9

8 x 4 x 1x 2 X 40 x 24 x 1x 6 X 2X
(Verb)  (Verb) (Verb) (Verb) (\Verb) (Nominal)  (Adjective)  (Noun) (Noun)
Kabura Kabbir Akbar Yatakabbaru Is'takbara  Akbar Kubbar Kibar Kib’r

D) () (s)) (Ss8) (S (sh) (L5S) (5 (5)

1x 77X 2X 40 x 7 X 1x 7 X 2X 6 X
(Noun) (Nominal) (Noun)  (Nominal) (Noun) (Verbal (Active (Verbal (Active
Kubara Kub'ra Kib'riya  Kabir Kabirat Noun) participle) Noun) participle)
L) (s9) (L) () (B Takbir Mutakabbir  Is'tik’bar ~ Mus'takbir

(=59 E) () (s

Sumber: The Quranic Arabic Corpus

Jadual 3.1 di atas menunjukkan pecahan kata daripada perkataan Sin Waw Dal di dalam al Quran. Terdapat 1 pola
kata kerja Is'waddat yang bermaksud (to become black), manakala 3 pola daripadanya dalam bentuk adjektif. Kata
adjektif Aswad, Siid dan Mus'waddat muncul 1 kali yang masing-masing memberi erti (the black), (intensely black)
dan (will be blackened). Adapun begitu, terdapat juga 3 bentuk kata nama yang masing-masing memberi pola
maksud (and a noble), (her husband) dan (our chiefs). Di samping itu, wujud 1 bentuk (active participle) / isim
faa’il di atas wazan Mus'wadd pada 2 tempat di dalam al Quran yang beerti (dark). Jadual 3.2 memaparkan
sebilangan pola daripada kata dasar Kaf Ba Ra. Sebanyak 5 bentuk pola perkataan kata kerja dan 5 kata nama.
Terdapat juga 3 kategori frasa dalam bentuk nominal dan 1 adjektif. Disamping itu, wujud juga pola masdar
/(Verbal Noun) Is'tik’bar pada 2 tempat yang memberi maksud (due to arrogance) dan (with pride), begitu juga
Takbir dengan maksud (with all magnificence). Pola (active participle) Mutakabbir datang dalam 6 bentuk frasa
kata nama (the arrogant) dan 1 daripadanya adjektif (the Supreme), manakala wazan kata bagi perkataan Mus'takbir
wujud pada 6 tempat.

Analisis 4

Perkataan ! dan s~ di dalam surah at Taubah ayat 78.

(78) siall 83le &) (5 pbl s 5 o o Alkg 41 () ) sakes 211
Terjemahan: Tidakkah mereka mengetahui bahawa Allah sentiasa mengetahui apa yang mereka rahsiakan serta
apa yang mereka bisikkan, dan bahawasanya Allah Maha Mengetahui akan perkara-perkara yang ghaib?

Penelitian yang tidak terperinci ke atas makna fungsian pada LS _~!! dan s boleh menyebabkan ianya digolong
dalam kategori sinonim. Himadah Muhammad (2007: 531) menyatakan perkataan tersebut masing-masing
mempunyai ciri-ciri untuk maksud ‘tersembunyi’ dan ‘tidak diungkap’. lbn Manzur (2003: 554) dan lbn Faris
(2001: 456) mendefinisikan ) sebagai rahsia/ apa yang disembunyikan dan ss»3d bermaksud ‘menutup’ dan
‘menyembunyi’. Secara permukaan, kedua-dua perkataan tersebut memberi maksud yang agak kurang sama, tetapi
jika dinilai terhadap fungsi perkataan maka ianya menyalurkan maksud yang sebenar. Hal ini dijelaskan secara
terperinci oleh Abi Hilal al-‘Askariy (1988) dengan membezakan perkataan tersebut dan menyatakan s> bererti
sl 28l (kata yang tersembunyi/ berbisik) supaya tidak didengar oleh seseorang, manakala ! bermaksud
menyembunyi sesuatu di dalam diri/ berahsia. Kata s> berlaku dengan adanya perkataan daripada pertuturan
adapun _~ berlaku untuk maksud yang ditutur tersebut, sebagaimana telah melakukan seseorang suatu perkara
secara rahsia (u~!)) maka tidak diketahui perkara tersebut (kerana dirahsiakan), manakala s>l tidak terjadi
melainkan dengan suara dan kata-kata (ibid). Penjelasan yang dibuat oleh Abi Hilal al-‘Askariy menampakkan
fungsi sebenar perkataan tersebut. Perincian yang diutarakan membolehkan pembaca mendapat kesan pemahaman
yang sebenar daripada ayat yang dinyatakan.

47




ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

ANALISIS KOMPONEN MAKNA

LS Hubungan Makna fungsian Kesan konteks/ Tema Fitur
makna
sembunyi  sesuatu dalam | berlaku untuk maksud yang ditutur [+]
) diri/ berahsia secara rahsia
tersembunyi

kata yang tersembunyi/

G pal berbisik berlaku dengan adanya perkataan | [ -]

daripada pertuturan

Ulasan: Sekali imbas kedua-dua LS tersebut memberikan maksud yang seerti. Pengkaji percaya walaupun kedua-
dua perkataan tersebut wujud dalam konteks ataf, ianya tidak menyalurkan maksud seerti sepenuhnya kecuali
dengan justifikasi dan kesan tersendiri. Hal ini selari dengan hujah Ali Yumna (1985: 61) yang menyatakan
perkataan (css>d) ma 'tuf pada kata (U~l)) sebagai tanda perbezaan antara keduanya dari segi kedudukan khusus dan
semantik. Begitu juga Ibn A’syur (1997: 274) yang mengatakan diataf s> ke atas Il bersama untuk
memberitahu terlebih dahulu apa yang dibisikkan tentang niat jahat dan hasad (orang munafik). Sebagai
pemahaman, ayat di atas menceritakan tentang orang munafik yang sesungguhnya Allah mengetahui apa yang
disembunyikan dalam diri mereka, begitu juga tipu daya dan niat jahat/ celaan mereka.

4.1 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Sin Ra Ra & Nun Jim Waw

Terdapat 44 kali dalam al-Quran kata dasar Sin Ra Ra (L L v+), dalam 9 bentuk seperti berikut:

(V—v—w)
1x 18 x 11 x 1x 2X 6 X 1x 2 X 2 X
(Verb) (\Verb) (Noun) (Noun) (Noun) (Noun) (Noun) (Passive (Verbal
Tasurru  Asarra Sirr Sarair Sarra Surur Suriir participle) noun)
(5=9) (3) (3=) (HI5)  (s13) (25) (LX)  Masrir Is'rar
(Lsa) (Som)
Sumber: The Quranic Arabic Corpus
Kata dasar Nun Jim Waw (s z &) berlaku 84 kali dalam al-Quran, dalam 10 bentuk berikut:
(s-2-9)
2 X 37 X 1x 23 x 4 X 1x 11 x 2 X 1x 2 X

(Verb) (Verb) (Verb) (Verb) (Verb) (Noun)  (Noun) (Noun)  (Active (Active

Naja Najja Najay Anja Tanajay  Najat Najwa Najiyy participle)  participle)

=) (N () () B (ANE) (3529 () () Naj Munajji
) (024

Sumber: The Quranic Arabic Corpus

Jadual 4.1 memaparkan 2 bentuk perkataan berupa kata kerja di atas wazan perkataan Asarra (to conceal) dan
Tasurru (to please). Berdasarkan pemerhatian, terdapat 5 pola perkataan kata nama iaitu Sirr (secret), Sarair (

the secrets), Sarra (the ease), Surur (thrones) dan Surar (happiness). Kesemua perkataan kata nama
tersebut berdiri di atas kategori masing-masing selari dengan kedudukannya di dalam ayat. Terdapat juga kata di
atas wazan isim maf uul atau (passive participle) yang memberi maksud (happy). Di samping itu wujud 1 pola kata
masdar atau (verbal noun) pada 2 tempat masing-masing memberi erti (secretly) dan (their secrets). Sementara itu,

48



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

jadual 4.2 mengutarakan derivasi kata daripada perkataan dasar Nun Jim Waw. Sebanyak 5 pola muncul di dalam al
Quran untuk kategori kata kerja. Kata Naja memberi maksud (to save, to escape), Najja (to save, to deliver), Najay
(you privately consult), Anja (to save) dan Tanajay (to hold secret counsel). Terdapat juga 3 pola bentuk kata nama
iaitu Najat (the salvation), Najwa (secret talk/ secret conversation/ private conversation/ secret counsel) dan Najiyy
(for conversation/ in private consultation). Selain itu, muncul juga 2 pola kata isim faa’il | (active participle) Naj
yang memberi maksud (would be saved) dan Munajjii (surely will save them/ will save you).

Analisis 5

Perkataan a»=~ dan ¢ di dalam surah ar Rahman ayat 44.

(44) Js gied G i 58 sk

Terjemahan: Mereka (terus diseksa) berulang-ulang di antara api neraka dengan air yang menggelegak yang
cukup masak panasnya!

Secara permukaan kedua-dua perkataan tersebut memberikan maksud yang sama untuk menyatakan tentang azab
kepanasan ahli neraka. Pemerhatian yang tidak telus menampakkan ianya sebagai sinonim untuk maksud ‘air yang
panas’ Himadah Muhammad (2007: 526). Jika dinilai secara mendalam, ia sebenarnya menyalurkan dua konteks
dan keadaan yang berlainan. Perkara ini dijelaskan oleh al-Raghib al-Asfahaniy (1999: 146) dan Ibn A’syur (1997:
263) masing-masing dengan menyatakan perkataan a<sl bermaksud ‘air yang terlampau panas’ dan ‘air
menggelegak yang terlampau panas’. Adapun perkataan ¢! menurut Ibn Katshir (2000: 276) ialah ‘kepanasan yang
mencapai had/kemuncak’. Hal ini juga dijelaskan oleh Himadah Muhammad (2007: 527) dengan mengatakan
perkataan ¢ bukan sahaja bermaksud air yang panas tetapi menunjukaan kemuncak dan had tahap kepanasan.
Sekiranya dilihat dari segi bahasa, kedua-dua perkataan tersebut berbeza dari segi ciri-ciri semantik.

ANALISIS KOMPONEN MAKNA

LS Hubungan Makna fungsian Kesan konteks/ Tema Fitur
makna

airmendidih yang - terlampau menunjukkan bentuk kepanasan air [+1]

pres panas

kepanasan
_ panas yang mencapai | menunjukkan ciri kepanasan air yang +
ol had/kemuncak dahsyat [+]

Ulasan: Kedua-dua LS di atas memberikan maksud ‘panas’ secara langsung. Walaupun begitu, perkataan awsll
berbeza dengan ¢ dari segi fungsian dan konteks. Pemilihan perkataan tersebut di dalam al Quran untuk
menampakkan kesan azab kepanasan yang hebat bagi orang-orang yang melakukan kejahatan. Ayat tersebut
menceritakan bagaimana (mereka berkeliling) yakni berjalan dengan cepat (di antaranya dan di antara air yang
mendidih (yang memuncak panasnya), lalu mereka diberi minum air panas tersebut apabila mereka meminta tolong
kerana panasnya api neraka; lafaz Anin termasuk Isim Manqush, sama halnya dengan lafaz Qaadhin.

5.1 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Ha Mim Mim & Hamza Ya Nun

49



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Kata dasar Ha Mim Mim (» » ) berlaku 21 kali dalam al-Quran, dalam dua bentuk:

(p-¢-0)

20 x 1x
(Nominal) (Noun)
Hamim Yahmiim
(p2s3) (p>)

Sumber: The Quranic Arabic Corpus

Adapun kata dasar Hamza Ya Nun (s o /) wujud 36 kali dalam al-Quran, dalam enam bentuk berikut:

(6—-0-1)

1x 28 x 1x 3 X 1x 2 X
(Verb) (Nominal) (Noun) (Nominal) (Active (Active
Yani Anna Ina Ana participle) participle)
(9 (&) () (s12) An Aniyat

(9) (s)

Sumber: The Quranic Arabic Corpus

Jadual 5.1 mengutarakan derivasi kata daripada perkataan dasar Ha Mim Mim. Terdapat 20 kata yang muncul di atas
pola nominal/ A/ jumla al Ismiyya masing-masing 14 kategori kata nama dan 6 adjektif. Kata Hamim berupaya
untuk mengemukakan semantik yang luas mengikut konteks, contohnya (boiling water, boiling fluid, intimate
friend, scalding water, devoted friend, dan a friend). Adapun begitu, terdapat 1 kata nama daripada wazan Yakmiim
yang memberi maksud (black smoke). Jadual 5.2 pula memaparkan pecahan kata daripada kata dasar Hamza Ya
Nun. Terdapat 1 pola kata kerja Yani yang memberi erti (come (the) time). Struktur nominal juga wujud sebanyak 2
pola iaitu 4nna dan Ana. Adapun pola 4/ jumla al Ismiyya bagi perkataan Anna terdiri daripada 27 (interogative
particle) dan 1 (noun). Di samping itu, terdapat 2 pola bentuk isim faa’il I (active participle) iaitu An (heated) serta
Aniyat yang masing-masing 1 adjektif (boiling) dan 1 kata nama (vessels).

Rumusan

Al Quran merupakan satu mukjizat yang tidak boleh disangkal secara linguistik mahupun teori. Hal ini jelas apabila
kajian-kajian yang dijalankan ke atas al Quran memperlihatkan kehebatannya termasuk ilmu makna, sastera, retorik
dan sebagainya. Makna eksplisit yang digunakan dalamnya mempunyai perincian makna yang sangat halus dan
spesifik serta menepati realiti sesuatu yang dinyatakan. Makna tersebut banyak digunakan pada perkara-perkara
berkaitan fakta dan hakikat yang memerlukan ketepatan dan kehalusan. Pemilihan perkataan dalam al-Quran adalah
sangat tepat, berpadanan dengan maugi' dan konteks yang direncanakan dan tidak boleh dialih dengan perkataan
lain. Dapatan kajian ini sejajar dengan pandangan Mat Taib Pa (2012) yang menyatakan bahawa perkataan yang
digunakan dalam al-Quran menepati tahap dan peringkat sesuatu perkara, begitu juga perkara maknawi dan abstrak
termasuk sifat. Sesungguhnya, setiap perkataan yang nampak seerti tidak semestinya datang dengan fungsi sama
yang boleh diubah dengan perkataan lain kerana pemilihan kata sudah selari dengan kepentingan dan justifikasinya.
Bukan sahaja itu, pemahaman mendalam tentang konteks ayat sangat penting untuk memperoleh makna yang tepat
bagi kata-kata yang dianggap mutaradif. Mengkategorikan jenis-jenis sinonim berdasarkan perincian tahap semantik
dibolehkan selagi ianya masih mengekalkan konteks dan maksud yang hendak disampaikan. Khilaf tentang
kewujudannya di dalam bahasa tidak boleh ditentang sepenuhnya kerana setiap sarjana mempunyai hujah dan
justifikasi tersendiri. Ini menunjukkan kehebatan ilmu bahasa yang sentiasa dikaji dan diterokai.

50



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Analisis yang dijalankan dalam kajian ini menegaskan bahawa setiap LS yang wujud di dalam al Quran mempunyai
nilai dan fungsi serta kesan tersendiri. Di samping itu, pemilihan perkataan juga diiringi dengan intipati, kepentingan
dan justifikasi yang khusus. Setiap LS dalam al-Quran mempunyai maksud yang spesifik, ssmpurna dan tersendiri
sebagai bukti mukjizat dan keagungan al-Quran yang relevan di setiap ruang dan waktu. Hal ini dapt dilihat kepada
5 analisis yang telah dijalankan di dalam kajian ini. Contohnya perkataan ! dan >3l yang secara permukaannya
bermaksud ‘rahsia’. Penilaian yang terperinci membolehkan keduanya memberikan maksud berbeza di mana s s>l
bererti kata yang tersembunyi/ berbisik supaya tidak didengar, manakala ! bermaksud menyembunyi sesuatu di
dalam diri/ berahsia. Kata s s>l terjadi dengan wujudnya kata daripada pertuturan adapun _ terjadi untuk maksud
yang ditutur tersebut. Teori analisis komponen makna (AKM) dilihat membantu memperlihatkan fungsi dan kesan
serta memperincikan perkataan yang mempunyai hubungan makna di antara satu LS dengan yang lain.

Dua LS yang dikatakan komponen seerti dalam satu ayat sebenarnya menunjukkan bahawa al-Quran membezakan
kedua-duanya dengan makna yang halus. Dengan demikian, tiada LS dalam al Quran. Pandangan tafsiran yang
dijalankan dalam kajian ini memperlihatkan bagaimana LS menampakkan kesan dan fungsi leksikal di dalam frasa
berasaskan pandangan sarjana al Quran. Kekerapan perkataan yang dibuat kajian mengikut klasifikasi morfologi
melalui kata dasar dan bentuk asal di dalam kajian ini membantu untuk menampakkan pola, bentuk perkataan dan
kategori semantik leksikal. Perisian The Quranic Arabic Corpus dilihat berupaya memperlihatkan derivasi dan
fungsi leksikal bagi LS yang dibuat kajian. Setiap LS yang digunakan didatangi dengan sebab tertentu dan
kepentingan yang membawa kita kepada keyakinan yang kuat dan buktinya sebagai kitab yang tiada padanya
keraguan serta kecacatan. Justeru, kajian asas ini diharap membuka sedikit ruang untuk mengetengahkan isu
berkaitan sinonim di dalam al Quran seterusnya memperlihatkan kehebatannya sebagai mukjizat.

Rujukan

Al Quran al Karim.

Abdul-Tawab, Ramadan. (1987). Fusul fi Figh al-"Arabia (Chapters in Arabic philology). Cairo: Al-khanji.

Abi Hilal al Askari. (1988). Kitab Jamharatt al Amsal. Dar al Fikr. Beirut: Lubnan.

Abobaker Ali, M Alsaleh Brakhw, Munif Zarirruddin Fikri Nordin, Sharifah Fazliyaton Shaik Ismail. (2012). Some
Linguistic Difficulties in Translating the Holy Quran from Arabic into English. International Journal of Social
Science and Humanity, Vol. 2, No. 6. Pg 588-590.

Ahmad Mukhtar Umar. (1982). 'llmu Ad-Dilalah, Jamiah Al-kuwait: Maktatbah darul al-'urubah linasyru at-tauzi'.
Ali, A. (2006). Word repetition in the Qur’an—translating form or meaning?. Language and Translation, 19, 17-34.

Andrew G. Bannister. (2014). An Oral-Formulaic Study of the Qur'an. Publish by Lexinton Books. United Kindom.

Antar Abdellah. (2010). Translations of Near-Synonyms in the Quran: A context-based Analysis. South Valley
University and Taibah University.

Ali Yumna Dirdir. (1985). Asrar al Taraduf fi al Quran al Karim. Dar 1bn Hazal.
Al-Antaki Muhammad. t.th. al-Wajiz fi Figh al-Lughah. t.t.: Maktabah al-Shahba’.

Al- Alusy. (Abi Shihabuddin Mahmud). (1994). Ruh al Ma’ani fi Tafsir al Quran al A’zim wa al Sab’ al Masani.
Dar al Kutub al limiyyatt: Beirut Lubnan.

51



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Arberry, A. (Trans.). (1996). The Koran interpreted: A translation. New York, NY: Simon & Schuster.
Cruse, D. A. (2004). Meaning in language. Oxford, UK: Oxford University Press.
Eugine .A. Nida. (1975). Componential Analysis of Meaning. Paris: Publishers The Hague.

Farid Awud Haidar. (1999). 'llmu Al-Dilalah: Dirasah Nazariah wa Tatbigiah. Jami'ah al-Qahirah: Maktabah
Na'sah al-Masriah.

Himadah Muhammad Abd Fattah al Husaini. (2007). Al Musahabat al Lughawiyyat wa Asaruha fi Tahdid al Dilalat
fi al Quran al Karim (in Arabic). PhD. Kuliyyat al Dirasat al Islamiyyat wa al Arabiyyat lilbanin, al Qahirat.

Ibn A’syur. (Muhammad Tahir A’syur). (1997). Al Tahrir wa al Tanwir. Dar Syahnun li al Nasyr wa al Tauzi’:
Tunis.

Ibn Faris. (2001). Miikjam Magayiis al Lughatt. Dar Thya’ al Turas al Arabiy. Beirut: Lubnan.

Ibn Jinni, Abu al-Fath ‘Uthman. t.th. al-Khasa 'is. Sunt. Muhammad °Ali al-Najjar. Beirut: Dar al-Kitab al-°Arabi.
Ibn Katshir. (2000). Tafsir al Quran al A’zim. Dar al Bayan al Arabiy: Maktabatt al-Ma'arif: Riyadh.

Ibn Manzur. (2003). Lisanul Arab. Matba’att Dar al Hadis: Kaherah

Issa, Heba. (2011). “Textually-Mediated Synonymy in English/Arabic Translation.” Diss. The American university
of Sharjah.

Jamal Alginai. (2012). Convergence and Divergence in the Interpretation of Quranic Polysemy and Lexical
Recurrence. Journal of Faculty of Letters. Volume 29, No 1.

Kais Dukes, Eric Atwell & Abdul-Baquee M. Sharaf. (2010). Syntactic Annotation Guidelines for the Quranic
Arabic Dependency Treebank. Proceedings. School of Computing, University of Leeds.

Kais Dukes. (2009). The Quranic Arabic Corpus. (http://corpus.quran.com).

Kais Dukes, N Habash. (2010), Morphological Annotation of Quranic Arabic. Conference LREC.

Kais Dukes, T Buckwalter. (2010). A Dependency Treebank of the Quran using Traditional Arabic Grammar.
Informatics and Systems (INFQOS), 2010 the 7th International Conference on, 1-7.

Kais Dukes, E Atwell, ABM Sharaf. (2010). Syntactic Annotation Guidelines for the Quranic Arabic Dependency
Treebank. Conference LREC.

Kais Dukes, E Atwell, N Habash. (2013). Supervised Collaboration for Syntactic Annotation of Quranic Arabic.
Language resources and evaluation 47 (1), 33-62.

Ramli Md Salleh. (1997). Kamus Linguistik, Kuala Lumpur Dewan Bahasa dan Pustaka

Mat Taib Bin Pa. (2012). Pemilihan Perkataan dan Struktur Morfologi dalam Surah al-Fatihah. ljazah Doktor
Falsafah. Fakulti Bahasa dan Linguistik Universiti Malaya Kuala Lumpur.

Mohammad Mahmoud Ghali. (1997). al-Mutaradifat fi al-Qur’an al-Majid : ‘Arabi-Inkilizi. al-Qahirah, Misr : Dar
al-Nashr lil-Jami“at.

52


http://corpus.quran.com/

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Mokhtar Omar. (1358). Ma 'nan Syanasi, Mutarjim Husain Sayyidi. Mashad: Dansyikah Firdausi. (bahasa Arab)

Muhammad Lugman lIbnul Hakim Mohd Saad, Pabiah Hajimaming, Zaitul Azma Zainon Hamzah. (2014).
Kepelbagaian Terjemahan Preposisi Arab dan Fungsinya dalam Bahasa Melayu. Jurnal Linguistik Vol. 18 (2).

Al-Munajid, Muhammad Nur al-Din. (2007). Al-Taraduf fi al-Qur’an bayn al-Nazaria wa al-Tatbig (Synonyms in
the Holy Quran between Theory and Application).Beirut: Dar Al-Fikr.

Al-Munjed, M. N. (1997). Al taraduf fi Al-Qur'an Al-Kareem "Synonymy in the Holy Qur'an between theory and
practice". Damascus, Syria: Dar Al-Fiker Publishing.

Noureldin Mohamed Abdelaal, Sabariah Md Rashid. (2015). Semantic Loss in the Holy Qur’an Translation with
Special Reference to Surah Al-Wagia. SAGE and Open Access pages.

Osman Mohamed Gharib. (2010). At Taraduf fi al Quran al Karim. Bil 21. Pg 7-45. Salahaddin University, Irag.
Palmer, F. R. (1976). Semantics. Cambridge: Cambridge University Press.

Al- Qurtubi. (1988). A/ Jami’ li Ahkam al Quran li al Qurtubi. Dar al Kutub al llmiyyatt. Beirut: Lubnan.
Ramadan, A. (1983). Fusuul fi Fikeh al Arabiyya "in Arabic". Cairo, Egypt: Al- Khanji Library.

Al-Raghib Al-Asfahan. _ Mu jam Mufradat Alfaz al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr.

Al Raghib al Asfahani. (1999). Miikjam Miifradatt Alfaz al Quran. Dar al Kutub al limiyyatt: Beirut.

Al-Raaziyy, Fakhr al-Diin. (1995). Mafaatiih al-Ghaib (Al-Tafsiir al-Kabiir). Beirut: Daar Thyaa’ al-Turaath al-
‘Arabiyy.

Samia Muhsen Al-Jabri. (2012). Lexical Synonyms in the Holy Qur’an and their Translations: A Case Study.
International Journal of Arabic-English Studies (1JAES) Vol. 13. Pg 7-22.

Sana Kamel Al-Omari & Abdel-Rahman Husni Abu-Melhim. (2014). Synonymy in English and Arabic with
Reference to the Holy Qur'an: A Contrastive Study. Theory and Practice in Language Studies, Vol. 4, No. 12, pp.
2619-2626.: Academy Publisher.

Shehab, E. (2009). The Problems Involved in Translating Arabic Cognitive Synonyms into English. Majallat Al-
JaamAAah Al-Islamiyyah, 17, 869-890.

Shihab Al-Nasser, Rafid A. Khashan. (2008). The Collocation of Mubeen In The Holy Quran. Journal of the College
of Arts. University of Basrah. No 45.

Sibawaih, A. (1988). Al-Kitab. Cairo, Egypt: Al-Khanji Library.

Syed Khadr. (1991). Al Quran wa al Taraduf al Lughawi: Dirasah Tahliliyyat li ba’d Mutaradifat al Quran al
Karim (bahasa Arab). Dar al Bilal.

Tafsir Muyassar. (2009). Majma’ al Malik Fahd li Tiba’at al Mushaf al Syarif. Al Nashir: Majma’ al Malik Fahd li
Tiba at al Mushaf al Syarif. Jilid 1, Terbitan 2.

Tarigan, H.G. 1985. Pengajaran semantik. Bandung: Angkasa Bandung.

53



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054)

Zainur Rijal & Mahmoud Mohammed Ali. (2014). Perbezaan di antara Kata Kerja Berimbuhan dalam Bahasa Arab
dan Bahasa Melayu. Jurnal Linguistik Vol. 18 (1).

Al- Zamakhsyari. (1998). Al Kassyaf a’n Haqaiq al Tanzil wa U’yun al Aqawil fi Wiijuh al Ta 'wil. Maktabatt Misr,
al Fujalah, Kaherah.

Al Zarkashiy (Muhammad b Abdullah). (1988). Al Burhan fi Ulum al Quran. Beirut: Dar al Ma’rifat.

54



