
 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

36 

 

 
www.plm.org.my 

JURNAL LINGUISTIK Vol. 21 (1) Jun.2017(036-054) 

 

 

Leksikal „Sinonim‟ Dalam Al Quran: Satu Analisis Fungsi Dan Kesan 

Semantik 
 

Muhammad Luqman Ibnul Hakim Mohd Saad 
luqman701@kelantan.uitm.edu.my 

Universiti Teknologi Mara 
 

Muhammad Saiful Anuar Yusoff 
saiful673@kelantan.uitm.edu.my 

Universiti Teknologi Mara 
 

Zaitul Azma Zainon Hamzah 
zazh@upm.edu.my 

Universiti Putra Malaysia 

 

Muhammad Zaidi Zakaria 
zaidizakaria@pahang.uitm.edu.my 

Universiti Teknologi Mara 

____________________________________________________________________________________________ 

 
Abstrak 

 

Sinonim merupakan salah satu fenomena linguistik yang menjadi perbahasan di kalangan ahli bahasa terutama isu kewujudannya 

di dalam teks al Quran. Perkara tersebut menyebabkan sebilangan sarjana mengemukakan kategori dan ciri tertentu mengenai 

sinonim berdasarkan pandangan dan hujah masing-masing. Lanjutan daripada itu, kajian kualitatif ini memaparkan beberapa 

leksikal „sinonim‟ (LS) menurut perbahasan Himadah Muhammad (2007). Objektif kajian adalah untuk mengenalpasti fungsi dan 

kesan semantik leksikal terhadap konteks ayat. Di samping itu, kajian juga mengklasifikasi kekerapan perkataan mengikut 

analisis morfologi melalui kata dasar dan bentuk asal untuk menampakkan kategori semantik. Justifikasi pandangan daripada 

sarjana al Quran juga diketengahkan sebagai validasi tafsiran. Kajian ini menerapkan teori Analisis Komponen Makna (AKM) 

sebagai panduan. Dapatan menunjukkan setiap LS dalam kajian ini mendokong perincian maksud yang khusus dan bukan 

sinonim. Ini kerana, LS yang wujud di dalam al Quran mempunyai nilai kesempurnaan, fungsi dan kesan tersendiri. Pemilihan 

perkataan juga selaras dengan kepentingan, justifikasi dan konteks ayat. Justeru, perbahasan yang dijalankan diharap menjelaskan 

konsep dan hubungan semantik antara leksikal sebagai asas untuk mengetengahkan peranannya secara linguistik terutamanya di 

dalam al Quran.  

Kata kunci: fungsi, kesan, sinonim, semantik, al Quran 

Abstract 

Synonyms are one of the linguistic phenomena that create debates among linguists, especially the issue of its existence in the text 

of the Quran. The case has led some scholars to argue the categories and specific features of synonyms based on their views and 

arguments. Hence, this qualitative study shows some of the 'synonymous' lexicals (SL) as discussed by Himadah Muhammad 

(2007). The objective of the study is to identify the function and effect of the lexical semantics toward the words sentence. In 

addition, the study also ties the frequencies of the words by morphological classification through root words and derivative forms 

mailto:luqman701@kelantan.uitm.edu.my
mailto:saiful673@kelantan.uitm.edu.my
mailto:zazh@upm.edu.my
mailto:zaidizakaria@pahang.uitm.edu.my


 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

37 

 

to reveal the semantic categories. Justification views by the Quranic scholars are also highlighted as a validation of 

interpretation. This study applies the theory of Componential Analysisis of Meaning (CAM) as a guide. Findings show that each 

SL in this study carries details of a specific meaning and is not synonymous. This is because the SL in the Holy Quran has the 

value of perfection, function and effect of its own. The selected words are consistent with the interests, justifications and the 

contexts of the verse. Thus, the discussions are expected to explain the concepts and the relationships between lexicals as a 

medium to highlight the functions and the effects of 'synonym' linguistically especially in the Holy Quran. 

Key word: function, effect, synonym, semantic, the Holy Quran 

______________________________________________________________________________________________ 

Pendahuluan 

Al-Quran penuh dengan pelbagai gaya bahasa, unsur linguistik dan ciri retorik yang menghasilkan kesan yang hebat 

(Abobaker Ali, M Alsaleh Brakhw, Munif Zarirruddin & Sharifah Fazliyaton, 2012: 588). Ini kerana, teks al-Quran 

merupakan suatu yang mencabar dan mengagumkan (Shihāb & Rafid, 2008: 1). Memperoleh dan memahami 

maksud leksikal di dalam al Quran memerlukan usaha yang mendalam disebabkan wujudnya pelbagai gaya bahasa 

dan komponen linguistik yang membawa kesan tertentu pada konteks dan frasa. Perkataan di dalam al Quran 

mewujudkan gambaran dan aspek khusus serta menjelaskan konsep dan hubungan antara makna. Samia Muhsen Al-

Jabri (2012: 7) menyatakan bahawa sinonim merupakan salah satu fenomena linguistik yang memberi kesan 

terhadap struktur dan kosa kata. Mendapatkan maksud leksikal yang tepat di antara dua perkataan merupakan asas 

bagi proses menentukan makna. Ini kerana, Bahasa Arab mempunyai kosa kata dan istilah yang tersendiri 

(Muhammad Luqman, Pabiah Hajimaming & Zaitul Azma 2014: 68). Sinonim bukan sahaja membawa maksud 

yang sama secara permukaan, tetapi perlu dinilai terhadap disiplin tertentu termasuklah konteks dan kesan 

pemilihan. Contohnya, perkataan bahasa Arab seperti ًِرؤ taammal, شٙذ syahd, ٔظش nazar, ٜسأ ra‟a dan ثصش basar 

memerlukan penelitian untuk mendapatkan maksud supaya selari dengan konteks. Begitu juga bahasa Melayu untuk 

istilah menonton, melihat, menyaksikan, memandang dan menatap. Ini kerana, wujudnya dua rumpun bahasa yang 

tersendiri (Zainur Rijal & Mahmoud Mohammed Ali, 2014: 35). Sinonim merupakan salah satu imu bahasa yang 

berkait dengan makna dan mempunyai pelbagai pengertian dan definisi berdasarkan hujah tersendiri. 

Perkataan sinonim terdiri daripada perkataan sin yang bererti sama atau serupa dan onim yang bererti nama 

(Tarigan, 1985: 17). Ramli Md Salleh. (1997)  mendefinisikan sinonim sebagai dua kata atau lebih yang mempunyai 

makna yang sama atau hampir sama dalam sesuatu bahasa. Menurut Palmer (1976: 88), sinonim adalah „sameness of 

meaning‟ (kesamaan maksud). Manakala dalam bahasa Arab sinonim ialah رشادف (taraduf). Dari sudut bahasa, 

taraduf berasal daripada kata سدف (radafa) yang memberi erti اٌززبثع (at tatabu‟) iaitu mengikut atau menurut. Dari 

sudut istilah, Ibn Jinni (t.th: 113) mendefinisikan taraduf sebagai ٟٔرلالٟ اٌّعبٟٔ عٍٝ اخزلاف الأصٛي اٌّجب (pertemuan 

makna di sebalik perbezaan akar kata dan struktur binaan). Al-Antaki (t.th: 380) pula mendefinisikan taraduf 

sebagai دلاٌخ الأٌفبظ اٌّخزٍفخ عٍٝ اٌّعٕٝ اٌٛاحذ (beberapa perkataan yang berbeza yang menunjukkan kepada satu makna). 

Adapun Mokhtar Omar (1385: 123) menyatakan sinonim sebagai „a word is able to be applied for more than one 

meaning‟ (terj: perkataan yang berupaya memberikan lebih daripada satu maksud). 

 

Sinonim boleh didefinisi sebagai perkataan yang mengutara maksud yang sama. Wujud pelbagai takrifan sinonim 

yang diberikan oleh ahli bahasa. Menurut al-Raaziyy (1995), sinonim ialah “perkataan-perkataan tunggal/ 

bersendirian yang menunjukkan kepada sesuatu dari satu sudut”, iaitu hanya perkataan yang dilihat dari satu sudut 

sahaja dikira sebagai sinonim. Oleh itu, perkataan اٌض١ف (as saif) dan َاٌصبس (as shorim) tidak dikira sinonim, 

walaupun kedua-dua bererti pedang kerana اٌض١ف dilihat kepada hakikatnya dan َاٌصبس dilihat kepada sifatnya, iaitu 

ketajamannya. Sibawaih (1988) merupakan sarjana linguistik yang menjelaskan fenomena sinonim dengan 

membahagikan hubungan semantik antara perkataan dan makna kepada tiga bahagian, pertama: dua perkataan yang 

berasingan bagi dua makna yang berbeza. Kedua: perkataan yang berasingan untuk menyampaikan maksud yang 

sama. Ketiga: sebutan sama untuk dua perkataan yang berasingan untuk menyampaikan dua makna yang berbeza. 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

38 

 

 

 

 

 

Kajian Lepas 

 

Farid Awud Haidar (1999: 117) menyatakan bahawa ilmu mengenai semantik terbahagi kepada dua, iaitu Micro dan 

Macro Semantic. Semantik mikro menjelaskan tentang pembentukan sesebuah kata (tunggal), adapun semantik 

makro menceritakan hubungan antara perkataan. Perbezaan yang diutarakan menjelaskan bagaimana setiap 

perkataan mempunyai nilai dan fungsi yang tersendiri. Kategori semantik membawa kepada pembaca untuk 

membuat penilaian asas supaya medan makna asal tidak menyimpang. Ahmad Mukhtar Umar (1982: 116) 

menyatakan bahawa medan makna ialah kumpulan kata yang maknanya saling berkaitan. Definisi mengenai medan 

makna dijelaskan melalui komponen makna yang digunakan untuk membezakan makna antara dua perkataan yang 

bersinonim. Contohnya perkataan ْالإٔضب (al insan) dan اٌجشش (al basyar). Kedua-dua leksikal tersebut menjuruskan 

kepada makna manusia secara umum, tetapi mempunyai perbezaan dari segi nilai dan fungsian iaitu, ْالإٔضب 

mempunyai sifat lupa, manakala اٌجشش lebih kepada maksud permukaan kulit.  

 

Ahli bahasa tidak bersetuju dengan sesetengah identifikasi mengenai tahap persamaan yang perlu wujud antara dua 

item leksikal yang dikira sebagai sinonim (Antar Abdellah, 2010: 9). Selari dengan Mat Taib Pa (2012: 52) yang 

menyatakan bahawa terdapat perbezaan mengenai kewujudan sinonim dalam bahasa secara amnya samaada silam 

atau moden dengan memberi pelbagai alasan dan hujah berdasarkan logik dan realiti bahasa. Terdapat juga ahli 

bahasa silam yang mengingkari kewujudan sinonim seperti Tha„lab, Abuu „Aliyy al-Faarisiyy dan Abu Hilaal al-

„Askariyy (ibid). Khilaf yang dibincangkan diselangi dengan hujah-hujah yang rasional dan kuat. Didapati golongan 

yang menerima sinonim berpegang secara umum dan golongan yang menolaknya melihat dengan lebih mendalam. 

Golongan yang menerimanya bukannya tidak arif atau tidak menerima perbezaan antara perkataan yang dikatakan 

sinonim, tetapi mereka tidak meletakkan perincian sebagai satu perkiraan sinonim. Dengan itu, perbezaan antara 

golongan ini boleh dikatakan perbezaan lahiriah dan teknikal sahaja bukan hakiki (ibid). Sinonim sebagaimana yang 

ditakrifkan oleh aI-Munjed (1997: 29-30) adalah perkataan yang seerti dengan yang lain secara literal. Kewujudan 

makna idiomatik daripada isu sinonim dalam linguistik tidak begitu jelas oleh ahli bahasa mengenainya. Hal ini 

berlaku di kalangan penyelidik dan sarjana ahli bahasa disebabkan perbezaan asas mengenai definisi tersebut. 

 

 

 Fungsi dan kesan leksikal  

 

Al-Quran memiliki teks dan unsur linguistik yang penuh dengan gaya bahasa tersendiri. Setiap perkataan yang 

wujud di dalamnya mempunyai fungsi maksud tertentu memandangkan ianya sebuah kitab yang penuh dengan 

mukjizat. Beberapa sarjana menjalankan kajian mengenai sinonim dan kategorinya di dalam al Quran dengan 

mengemukakan hujah tersendiri seperti Syed Khadr (1991), Samia Muhsen (2012), Antar Abdellah (2010) dan 

Mohammad Mahmoud Ghali (1997). Terminologi yang wujud di dalam al Quran mempunyai sebab dan kesan 

pemilihan tersendiri yang perlu diambil perhatian. Pengkaji bersetuju dengan Ali, A (2006: 19) yang menegaskan 

bahawa: 

 

“The Qur‟an is only the Qur‟an when it is in Arabic, in its original wording as revealed to the Prophet 

Muḥammad”. 

(Terj: Sebuah al Quran adalah al Quran hanya apabila ia dalam bahasa Arab, dalam perkataan asal sebagaimana 

yang diturunkan kepada Nabi Muhammad) 

 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

39 

 

Terdapat sarjana bahasa moden yang memberi istilah-istilah tertentu mengenai sinonim seperti sinonim lengkap dan 

separa sinonim. Sinonim lengkap adalah persamaan maksud yang lengkap dan penutur asli bahasa tidak merasakan 

apa-apa perbezaan dengan penggunaannya secara bebas contohnya, cantik dan lawa. Manakala separa sinonim ialah 

wujud perbezaan maksud yang terlalu kecil sehinggakan sukar untuk dibezakan dan penutur asli pun 

mengabaikannya seperti perkataan َاٌعب (al aa‟m) dan اٌضٕخ (as sanah) yang bermaksud „tahun‟. Sekiranya perbezaan 

itu berlaku pada satu ciri komponen penting, ia dinamakan sebagai kehampiran makna seperti ٍُاٌح (al hulum) dan 

 :yang bermaksud „mimpi‟ (Mat Taib Pa, 2012: 51). Al-'sma'i melalui penulisan Al-Munajid (2007 (ar ru‟ya) اٌشإ٠ب

36) telah menyusun senarai tujuh puluh nama untuk 'batu' dalam bahasa Arab, manakala lima puluh nama untuk 

'pedang'  dan lima ratus nama-nama untuk 'singa' serta seratus nama untuk 'ular'. Demikianlah Issa (2011) mengenal 

pasti tiga jenis sinonim dalam bahasa Arab, iaitu, sinonim lengkap, sinonim leksikal dan sinonim nominal. 

 

Ada juga sarjana menolak tanggapan sinonim secara mutlak. Antara pandangan ulama terdahulu yang menafikan 

sinonim ialah Abu Ali al-Farisi (377 H), Abd al-Qahir al-Jurjani (471 H), Ibn Jinni (392 H) dan Ahmad bin Yahya 

Tha'lab (291 H). Ibn al-'Arabi dan Ibnu Faris mengekalkan bahawa adalah tidak logik untuk mempunyai dua atau 

lebih perkataan dalam bahasa dengan satu rujukan kerana sinonim merupakan suatu yang berbeza dengan pelbagai 

ciri (Abdel-Tawab 1987: 311). Oleh itu, 'item leksikal "اد ّٛ  kuda hitam) (adham) "أدُ٘" dan ,(kuda cepat) (jawwad) "ج

sepenuhnya) adalah sifat dan bukannya sinonim "ْحصب" (hisan) (kuda) (Shehab 2009: 870). Arberry (1996) 

menganggap ٠حٍف (yahlif) dan ُ٠مض (yuqsim) sebagai sinonim, dan memberi maksud "bersumpah." Dalam bahasa 

Arab, kedua-dua kata kerja tersebut mempunyai implikasi yang berbeza. Kata kerja ٠حٍف (yahlif) digunakan dalam 

al-Quran untuk merujuk kepada orang-orang munafik dan kafir, iaitu mereka yang melanggar sumpah, manakala 

kata kerja ُ٠مض (yuqsim) digunakan merujuk kepada orang beriman yang menunaikan janji dan sumpah-sumpah 

mereka (Shehab, 2009). Begitu juga perbezaan kecil antara ٠غجػ (yaghbit) dan ٠حضذ (yahsud) tidak dapat 

disempurnakan maksudnya tanpa pengetahuan yang intuitif dan mendalam tentang perbezaan antara keduanya. 

Penterjemah boleh memberi maksud „iri hati‟ sebagai kesamaan maksud antara kedua-duanya, akan tetapi ia 

sebenarnya berbeza dari makna asal kerana perkataan pertama, ٠غجػ (yaghbit), mempunyai implikasi yang positif, 

manakala perkataan yang kedua, ٠حضذ (yahsud), mempunyai implikasi negatif (ibid).  Sana Kamel Al-Omari & 

Abdel-Rahman Husni (2014: 1) dan Ramadan (1983) menyatakan sinonim mutlak dalam al-Quran tidak wujud sama 

sekali, yang wujud adalah kehampiran sinonim yang muncul untuk menjadi sinonim pada pandangan pertama tetapi 

mengemukakan semantik yang berbeza apabila dianalisa. Sejajar dengan pandangan Al-Munjed (1997: 109-120) 

yang menyatakan tentang fenomena sinonim menjadi perbahasan besar dengan munculnya pelbagai kajian yang 

dijalankan oleh sarjana Islam untuk mentafsirkan makna al-Quran.  

 

Persoalan samaada al-Quran menggunakan sinonim merupakan isu sensitif yang mengundang tafsiran yang berbeza 

(Jamal Alqinai, 2012: 75). Kajian ini tidak memfokuskan terhadap khilaf atau perselisihan yang berlaku di antara 

sarjana dan pakar bahasa. Justifikasi yang diutarakan oleh mereka mempunyai pelbagai hujah selari dengan 

kepakaran masing-masing. Pandangan yang dibentang dan dibahas memberi manafaat yang besar dalam ilmu bahasa 

dengan melengkapi suatu pengertian dan ideologi. Adapun begitu, pengkaji bersetuju dengan pandangan yang 

menyatakan bahawa setiap kalimat dalam al-Quran mempunyai maksud yang spesifik, khusus, sempurna dan 

tersendiri sebagai bukti mukjizat dan keagungan al-Quran yang relevan di setiap ruang dan waktu. Hal ini selari 

dengan dapatan kajian Mat Taib Pa (2012: 420) yang menegaskan bahawa tiada sinonim dalam al-Quran samaada 

sinonim separa lengkap mahupun sinonim lengkap, kerana setiap perkataan di dalamnya digunakan dengan makna 

yang khusus dan tidak sama dengan perkataan lain. Perkara ini boleh dilihat berdasakan tiga leksikal seperti 1. (ٍُِ  ع

„alima) dalam surah al-Baqarah (2:60), begitu juga perkataan 2. (ٜادس adra) dalam Surah al-Jinn (72:25) dan Surah 

Al-Qāri`ah (101:10), manakala 3. ( ّاحش ahassa) dalam Surah 'Āli `Imrān (3:52). Ketiga-tiga perkataan tersebut 

secara permukaan dilihat sebagai sinonim bagi maksud „untuk mengetahui‟, akan tetapi ianya memberi maksud yang 

lebih terperinci iaitu, pertama untuk mengetahui sesuatu yang betul dan benar, kedua untuk mengetahui sesuatu 

secara tidak langsung dan ketiga untuk mengetahui sesuatu melalui deria/pancaindera. 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

40 

 

 

 Konsep Sinonim dalam al Quran 

 

Al-Qur'an banyak menggunakan perkataan yang secara permukaanya kelihatan sinonim, namun bila diteliti secara 

mendalam ternyata ianya mempunyai konotasi tersendiri. Para ulama bahasa mengkategorikan sinonim sebagai 

salah satu dari keagungan bahasa dan keistemewaannya, walaupun sebahagian mereka berselisih pendapat tentang 

kewujudannya dalam al Quran. Perkataan di dalam al Quran ditempatkan berdasarkan kedudukan dan konteksnya, 

maka tidak boleh ditukar dengan perkataan lain walaupun mendokong maksud yang seakan seerti. Hal ini boleh 

dilihat pada perkataan Khauf dan Khasyah di dalam surah Ar-ra‟d: 21 yang memperlihatkan maksud „takut‟. Kata 

Khauf dan Khasyah hampir sama definisinya secara bahasa, tetapi menyampaikan konotasi yang berbeza. 

Penggunaan kata Khasyah dalam al-Qur'an lebih merujuk kepada perasaan takut yang mengagungkan dengan 

penghormatan kerana pada umumnya perkataan ini dikaitkan dengan perasaan takut kepada Allah. Sedangkan kata 

Khauf bererti rasa takut yang wajar seperti, ketakutan siksa di akhirat kerana melakukan dosa. Begitu juga 

penggunaan kata اٌش٠ت al Raib dan اٌشه al Syakk yang mempunyai perincian makna yang tersendiri. Kata اٌش٠ت dalam 

al-Qur‟an biasanya dalam perkara yang berkenaan dengan aqidah, al-Qur‟an, hari kiamat, keimanan, ahli kitab dan 

lain-lain. Adapun perkataan اٌشه berkisar tentang orang-orang kafir yang selalu diiringi dengan perkataan ِش٠ت 

disebabkan mereka selalu dalam kesesatan dan perbuatan jahat. Pada dasarnya beberapa perkataan yang dianggap 

sinonim itu memiliki maksud yang khusus. Seperti kata جٍش Jalasa dan لعذ Qa‟ada, keduanya bermaksud „duduk‟. 

Pada hakikatnya kata جٍش bererti „duduk dari berdiri, sementara لعذ bererti „duduk dari berbaring‟. Demikian juga 

Perkataan ٝجبء ٚأر dalam surah al-Hijr (63-64) dari segi bahasa bermaksud „datang/ tiba‟. Perkataan جبء digunakan 

untuk sesuatu yang dibawa seperti benda, manusia, binatang dan sebagainya adapun ٝأر lebih kepada sesuatu yang 

abstrak dan menunjukkan waktu tertentu. Perbahasan sama juga boleh dilihat pada perkataan َاٌضٕخ ٚاٌعب dalam surah 

al-„Ankabut (14)  yang secara umumnya bermaksud „tahun‟di mana kata اٌضٕخ digunakan untuk ungkapan ketika 

masa krisis dan kesusahan, manakala perkataan َاٌعب lebih kepada waktu lapang dan senang. Daripada contoh-contoh 

di atas dapat disimpulkan bahawa setiap perkataan yang seerti tidak semestinya datang dengan fungsi dan kesan 

ujaran yang sama. Pemahaman mendalam mengenai konteks ayat sangat penting untuk membezakan makna bagi 

kata yang dianggap mutarâdif (sinonim) 

 

Permasalahan Kajian 

Sinonim memerlukan perhatian yang mendalam dan perlu dikaji dengan teliti, sejajar dengan pandangan Cruse 

(2004) yang secara langsung menyatakan bahawa „Much research remains to be done in the field of synonymy‟. Hal 

ini selari dengan pandangan Osman Mohamed Gharib (2010: 7) yang menyatakan salah satu isu gaya bahasa yang 

paling penting dalam al-Quran merupakan sinonim. Tidak dinafikan bahawa, takrifan dan kategori sinonim di dalam 

al Quran menjadi perbahasan di kalangan sarjana dan ilmuan bahasa. Sinonim, dalam konteks keagamaan seperti al-

Quran, dengan bahasa fushah adalah berbeza dengan dialek Arab (Noureldin Mohamed Abdelaal, Sabariah Md 

Rashid, 2015: 2). Kepelbagaian penggunaan leksikal „sinonim‟ kadang-kadang membentuk satu budaya yang 

cenderung untuk mengaplikasikan konsep sinonim secara menyeluruh. Berbalik dari itu, kajian seperti ini 

seharusnya diperbanyakkan supaya ruang ideologi dan pandangan semakin bercambah dengan menyatakan hujah 

masing-masing. Dalam al-Quran, isu kewujudan sinonim menjadi lebih rumit (Antar Abdellah, 2010: 10). Ini 

kerana, al Quran bukan buku ilmiah dan akademik seperti kebiasaan yang dikarang oleh penulis, tetapi satu mukjizat 

agung yang penuh dengan rahsia menjangkaui ilmu linguistik. Sehubungan dengan itu, pengkaji percaya bahawa 

setiap perkataan atau leksikal yang wujud di dalam al Quran mempunyai nilai dan fungsi serta kesan tersendiri. 

Pemilihan perkataan yang wujud di dalamnya diiringi dengan intipati, kepentingan dan justifikasi yang khusus. 

Untuk menerokai isu ini, pengkaji menganalisis beberapa perkataan „sinonim‟ untuk mengenalpasti fungsi dan kesan 

semantik tertentu daripada ayat al Quran. Kajian ini tidak menyentuh aspek dan kategori sinonim secara terperinci 

tetapi memperlihatkan pandangan tafsiran mengenai leksikal secara terperinci. Kajian dijangka menyelesaikan 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

41 

 

beberapa isu yang melibatkan kesan pemilihan perkataan yang seakan mempunyai maksud seerti disamping 

mengetengahkan fungsi leksikal berasaskan pandangan sarjana al Quran.  

 

Metodologi 

 

 

 

 

 

 

 

Kajian ini berteraskan metod pengumpulan data yang telah dikenal pasti untuk dianalisis daripada teks al Quran. 

Kajian kualitatif ini dijalankan berdasarkan penelitian terhadap leksikal „sinonim‟ menurut perbahasan Himadah 

Muhammad (2007). Data kajian dipilih sebelum dianalisis berdasarkan aspek linguistik untuk menampakkan fungsi 

dan kesan leksikal „sinonim‟. Kajian ini menerapkan teori Analisis Komponen Makna oleh Eugene Nida (1975) 

dalam bukunya Componential Analysisis of Meaning, an introduction to semantic structures untuk memperlihatkan 

sejauh mana leksikal sinonim di dalam al Quran berupaya mendatangkan fungsi dan kesan. Teori ini memperincikan 

perkataan yang mempunyai hubungan makna di antara satu perkataan dengan perkataan yang lain yang dikenali 

sebagai struktur leksikal. Makna yang terdapat pada setiap leksikal dianalisis melalui komponen dan fungsi leksikal 

dalam bahasa dengan pemberian fitur secara nilaian binari, iaitu tanda [ + ] yang merujuk pada fitur yang dimiliki 

(ada komponen makna) dan [ – ] yang merujuk pada fitur tidak dimiliki (tiada komponen makna). Dalam melakukan 

analisis komponen ini, makna utama dikenali pasti melalui proses validasi dan tafsiran berdasarkan pandangan 

sarjana Arab al-Quran iaitu al-Zamakhsyariy (1998), Ibn Katshir (2000), Ibn Faris (2001), al- Alusy (1994), al-

Qurtubiy (1988), Ibn A‟syur (1997), al-Raghib al-Asfahāniy (1999) dan Abi Hilāl al-ʻAskariy (1988). Analisis ini 

dijalankan untuk mendapatkan makna sesuatu leksikal dengan makna leksikal yang lain. Analisis data kemudian 

dibentang untuk menampakkan kesan dan fungsi sebenar pemilihan perkataan „sinonim‟ di dalam al Quran. 

Kajian juga memaparkan secara kuantitatif kekerapan perkataan yang dibuat kajian mengikut klasifikasi morfologi 

melalui kata dasar (root word) dan bentuk asal (derived forms) di dalam al Quran untuk memperlihatkan pola, 

bentuk perkataan dan kategori semantik. Analisis dijalankan menggunakan perisian The Quranic Arabic Corpus 

yang dibina oleh Kais Dukes (2009) dari University of Leeds. Justifikasi penggunaan perisian tersebut disebabkan 

ianya merupakan satu alat beranotasi sumber linguistik yang memaparkan tatabahasa Arab, sintaksis dan morfologi 

untuk setiap perkataan dalam Al-Quran, malah ianya telah digunapakai oleh kebanyakan pengkaji seperti Kais 

Dukes, Eric Atwell dan Abdul-Baquee M. Sharaf (2010) dalam kajiannya Syntactic Annotation Guidelines for the 

Quranic Arabic Dependency Treebank, begitu juga Andrew G. Bannister (2014) dalam bukunya An Oral-Formulaic 

Study of the Qur'an. Kais Duke menerbitkan sebilangan kajian tentang al Quran dan telah mendapat hampir 300 

penanda rujukan (citation) dalam google scholar. Antara kajiannya ialah Morphological Annotation of Quranic 

Arabic (2010), A dependency treebank of the Quran using traditional Arabic grammar (2010), Syntactic Annotation 

Guidelines for the Quranic Arabic Dependency Treebank (2010) dan Supervised collaboration for syntactic 

annotation of Quranic Arabic (2013).  

Pandangan 

Sarjana al 

Quran 

LS 

Teori AKM 

L 
E 
K 
S 
I 
K 
A 
L 

Analisis Kesan 

Analisis Fungsi 

The Quranic Arabic Corpus 

metod dan analisis Leksikal Sinonm (LS) 

KONTEKS 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

42 

 

 

 

Objektif Kajian 

Kajian ini dijalankan untuk mengenalpasti sejauh mana leksikal sinonim di dalam al Quran berupaya mendatangkan 

fungsi dan kesan terhadap konteks perkataan. Di samping itu, kajian juga mengklasifikasi kekerapan perkataan 

mengikut analisis morfologi melalui kata dasar dan bentuk asal untuk menerokai kategori semantik leksikal. 

Justifikasi pandangan daripada sarjana al Quran juga dibentang sebagai validasi tafsiran. 

Analisis Kajian 

Berikut merupakan analisis komponen makna yang dijalankan ke atas leksikal sinonim (LS) daripada ayat al Quran. 

Perkataan yang dibuat kajian dipilih berdasarkan kesesuaian untuk menampakkan fungsi dan kesan. Fokus perkataan 

dalam kajian ini dijalankan ke atas ayat yang dipilih khusus seperti analisis di bawah. Perbahasan dibuat dengan 

mengutarakan pandangan dan tafsiran daripada sarjana al Quran. Pemaparan dilakukan untuk menampakkan 

bagaimana perkataan tersebut berperanan menyalurkan komponen makna dan memperlihatkan fungsi dan kesan. 

Teori Analisis Komponen Makna (AKM) membantu memperincikan kata yang mempunyai hubungan makna di 

antara satu perkataan dengan perkataan yang lain. Makna yang terdapat pada setiap LS dianalisis melalui kesan dan 

fungsi leksikal dalam ayat dengan pemberian fitur, iaitu tanda [ + ] yang merujuk pada fitur yang dimiliki (ada 

komponen makna) dan [ – ] yang merujuk pada fitur tidak dimiliki (tiada komponen makna). 

Analisis 1 

Perkataan ٍُاٌظ dan ُاٌٙع di dalam surah Taaha ayat 112. 

ٌٓ فلا ٠خبفُ  َٓ اٌصبٌحبدِ ٚ٘ٛ ِئِ ْٓ ٠َعًّ ِ ِٚ ّ اً  ٚلا َٖ ظٍُّب (112   )ظّب  

 (Dan barang siapa mengerjakan amal yang saleh) amal-amal ketaatan (dan ia dalam keadaan beriman, maka ia 

tidak khawatir akan diperlakukan tidak adil) dengan diberatkan dosanya (dan tidak pula akan pengurangan 

haknya) dikurangi pahala kebaikannya. 

 

Al Zarkashiy (1988: 190) memberitahu bahawa terdapat sarjana menyatakan keduanya adalah sinonim. Kata ٍُاٌظ 

secara literal adalah „zalim/ tidak adil‟, manakala ُاٌٙع ialah „kurang/ hilang‟. Ayat di atas menceritakan situasi 

orang beriman yang melakukan amal-amal soleh maka tidaklah (seharusnya) dia merasa takut dizalimi atau 

dikurangkan pahalanya, bahkan dosanya diampuni, aibnya dibersihkan dan kebaikannya akan dilipatgandakan. Al-

Qurtubiy (1988: 539) membezakan dua perkataan tersebut dengan menyatakan bahawa perkataan ٍُاٌظ berlaku 

dengan pengurangan hak (kurang pahala ketaatan dan tidak bertambah dosa), manakala ُاٌٙع tidak terjadi kecuali 

dengan pengurangan pahala sahaja. Al-Zamakhsyariy (1998) mengutarakan maksud dari sudut bahasa dengan 

mengatakan ٍُاٌظ ialah [mengambil hak seseorang] dan ُاٌٙع ialah [mengkhianati hak saudaranya]. Ibn A‟syur 

(1997) menyebut bahawa perkataan ُاٌٙع itu ialah tidak dikurangi pahala yang telah dijanji, dan harus untuk 

menyatakan ٍُاٌظ dengan pengurangan yang banyak, dan ُاٌٙع dengan pengurangan yang ringan/sedikit.  Menurut 

tafsir Muyassar (2009): ب ثٕمص حضٕبد اًّ ب ثز٠بدح ص١ئبرٗ، ٚلا ٘ع اًّ  :Terj)  ِٚٓ ٠عًّ صبٌحبد الأعّبي ٚ٘ٛ ِئِٓ ثشثٗ، فلا ٠خبف ظٍ

sesiapa yang melakukan amalan soleh maka dia beriman dengan Allah, maka (tidak perlu) takut diperlakukan tidak 

adil dengan bertambahnya dosa, tidak juga dikurangkan kebaikannya). Sekiranya diteliti terdapat perbezaan 

semantik di antara dua perkataan tersebut. Menurut Himadah Muhammad (2007: 540) melalui tulisan Ali Yumna 

(1985) menyebut: dengan berulangnya aspek nafi (لا) ianya menunjukkan dua sudut ketakutan dengan tujuan 

meyakinkan mukmin yang melakukan amal kebaikan agar tidak takut untuk dizalimi dan dikurangi pahalanya.  



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

43 

 

 

ANALISIS KOMPONEN MAKNA 

LS Hubungan  

makna 

Makna fungsian Kesan konteks/ Tema Fitur 

 اٌظٍُ

hak 

mengambil hak/ tidak adil 
tidak perlu takut dizalimi/ 

ditambah dosa 
[ + ] 

 اٌٙعُ
mengkhianati hak/ menghilangkan 

tidak perlu takut 

dikurangkan kebaikan/ 

pahala 

[ – ] 

 

Ulasan: LS di atas menunjukkan tidak wujud makna yang seerti. Kedua-dua leksikal tersebut memperincikan sudut 

makna yang tersendiri berdasarkan hujah yang diutarakan oleh sarjana, sebagaimana yang dijelaskan di bahagian 

perbincangan. Berdasarkan pemerhatian, kedua-dua perkataan tersebut mempunyai perbezaan dari sudut perincian 

maksud dan kesan penyampaian ujaran. Secara asasnya, ayat  ُبفَلَا ٠َخَبف اًّ ٍْ ظُ  berfungsi untuk menjelaskan [maka tidak 

perlu merasa takut ditambah dosanya (untuk orang yang soleh dan taat)], manakala  لَا بَٚ اًّ َ٘عْ  menerangkan tidak juga 

dikurangkan dari hak/ pahalanya. Dengan berulangnya aspek nafi (لا) ianya menunjukkan adanya perbezaan pada 

sudut ketakutan. 

1.1 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Zha Lam Mim & Ha Dhad Mim 

Kata dasar Zha Lam Mim ( َ- ي – ظ  ) muncul 315 kali dalam al-Quran dalam 12 bentuk perkataan asal:  

 ( ظ - ل -  م )

110 x 

(Verb

) 

Zalam

a ( َُ  (ظٍََ

1 x 

(Verb

) 

Azlam

a 

( َُ  (أظٍََْ

16 x 

(Nou

n) 

Azla

m 

 (أظٍََُْ)

2 x 

(Nou

n) 

Zālim

ī 

(ٝ ِّ ٌِ ظَب

) 

5 x 

(Nou

n) 

Zallā

m 

(ُ
 (ظٍَ َّٰ

20 x 

(Nou

n) 

Zul'm 

(ٍُْ  (ظُ

23 x 

(Nomin

al) 

Zulumāt 

ذ) ََّّٰ  (ظٍُُ

2 x 

(Nou

n) 

Zalū

m 

 (ظٍََُٛ)

129 x 

(Active 

participl

e) 

Zālim 

(ٌُِ  (ظَب

4 x 

(Active 

participl

e) 

Zālimat 

خ) َّ ٌِ  (ظَب

1 x 

(Passive 

participl

e) 

Mazlūm 

ظٍَُْٛ) َِ ) 

2 x 

(Active 

participle

) 

Muz'lim 

(ٍُِ ظْ ُِ ) 

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

Adapun Kata dasar Ha Dhad Mim ( َ- ض – ٖ  ) berlaku 2 kali dalam al-Quran, dalam dua bentuk: 

( م- ض – ه  ) 

1 x 

(Noun) 

Haḍm 

َ٘عُْ) ) 

1 x 

(Adjective) 

Haḍīm 

َ٘ع١ُِ) ) 

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

Jadual 1.1 memaparkan bagaimana kata dasar Zha Lam Mim membentuk pelbagai pola di dalam al Quran. 

Berdasarkan analisis, wujud 2 bentuk kata kerja iaitu Zalama yang bererti (to oppress, to wrong) dan Azlama (to 

darken) diikuti dengan 5 bentuk kata nama (Azlam, Zālimī, Zallām, Zul'm, dan Zalūm). Terdapat juga 1 bentuk 

kategori Al ĵumla al Ismiyya / nominal untuk perkataan Zulumāt (darkness) sebanyak 23 kali yang masing-masing 

22 bentuk dalam frasa kata nama dan 1 bentuk adjektif. Selain itu, terdapat 3 bentuk (active participle) atau isim 

faa‟il iaitu Zālim, Zālimat dan Muz'lim diikuti dengan 1 bentuk (passive participle) atau isim maf‟uul iaitu (Mazlūm). 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

44 

 

Berdasarkan pemerhatian, isim faa‟il daripada kata Zālim membentuk 105 pola kata nama dan 24 adjektif. 

Sementara itu, jadual 1.2 memaparkan 2 bentuk pola perkataan daripada kata dasar Ha Dhad Mim masing-masing 1 

kata nama yang memberi maksud (deprivation) dan 1 adjektif (soft). Jadual yang diperlihatkan menampakkan 

bagaimana perkataan boleh berubah maksud bergantung pada kedudukan dan konteks ayat. 

Analisis 2 

Perkataan اٌع١ك dan اٌحشج di dalam surah al An‟am ayat 125. 

ًْ صَذسْٖ  ْٓ ٠شُِدْ أْ ٠عٍُُِّٗ ٠َجع ْٓ ٠شُِدِ اللهُ أْ ٠ٙذ٠َُٗ ٠شَشحْ صذْسُٖ ٌلإصْلاَ ِٚ ًُ اللهُ اٌشِجْشَ عٍٝ اٌّز٠ٓ لا حَشَجب ظ١َّمبفّ ع ذُ فٟ اٌضَّبء وزٌه ٠َجع  وؤّّٔب ٠صَ 

 َْ ٕٛ ِِ (125)٠ئُ  

Terjemahan: Maka sesiapa yang Allah kehendaki untuk memberi hidayah petunjuk kepadanya nescaya Ia 

melapangkan dadanya (membuka hatinya) untuk menerima Islam; dan sesiapa yang Allah kehendaki untuk 

menyesatkannya, nescaya Ia menjadikan dadanya sesak sempit sesempit-sempitnya, seolah-olah ia sedang mendaki 

naik ke langit (dengan susah payahnya). Demikianlah Allah menimpakan azab kepada orang-orang yang tidak 

beriman. 

 

Perkataan ظ١َّمب حَشَجب kedua-duanya dianggap sinonim disebabkan ciri-cirinya yang bermaksud عذَ اٌضعخ „sempit‟ 

(Himadah Muhammad 2007: 537). Perkataan اٌع١ك menurut Ibn Manzur (2003) daripada kata dasar ظبق bermaksud  

ialah اٌحشج  iaitu sempit, manakala perkataanٔم١ط اٌضعخ  iaitu terlalu sempit (dalam dosa). Ayat di atas اظ١ك اٌع١ك 

menceritakan bagaimana Allah memberi hidayah dan petunjuk dengan membuka hati untuk menerima Islam bagi 

yang dikehendakiNya, begitu juga menjadikan dadanya sesak lagi sempit sekiranya dikehendaki Allah untuk 

menyesatkannya. Ibn A‟syur (1997) dan Ibn Faris (2001) mentafsirkan اٌحشج sebagai teramat sempit. Tafsir 

Muyassar (2009) menjelaskan ayat صذْسٖ ظ١مب حَشجب sebagai ٜصذسٖ فٟ حبٌخ شذ٠ذح ِٓ الأمجبض عٓ لجَٛي اٌٙذ (Terj: Hatinya 

dalam keadaan yang sangat jauh untuk terima hidayah Allah). Ali Yumna (1985: 30) di dalam bukunya Asrar al 

Taraduf fi al Quran al Karim menjelaskan kedua-dua perkataan itu disebut bersama untuk menjelaskan satu rahsia 

iaitu, iaitu: perkataan pertama (اٌع١ك) menunjukkan bagaimana Allah menjadikan hati orang kafir sempit dan tiada 

tempat untuk memperoleh hidayah, manakala (اٌحشج) digunakan untuk menyatakan tiada ruang/ jalan masuk untuk 

hidayah diterima. Dengan itu, terjadilah kesesatan yang besar selepas hilangnya petunjuk secara luaran dan dalaman.  

 

ANALISIS KOMPONEN MAKNA 

LS Hubungan 

makna 

Makna fungsian Kesan konteks/ Tema Fitur 

 اٌع١ك

sempit 

sesak/ sempit  
untuk hati yang tiada (tempat) memperoleh 

hidayah 
[ + ] 

 اٌحشج
terlalu sempit  

untuk hati dalam (ruang) kesesatan yang besar 

(tanpa hidayah) 
[ + ] 

 

Ulasan: terdapat persamaan kecil bagi LS tersebut untuk maksud „sempit‟. Adapun begitu, kedua-dua perkataan 

tersebut secara asasnya berfungsi untuk membezakan klasifikasi kesempitan hati apabila Allah menghendaki untuk 

menyesatkanya. Ciri-ciri kesempitan menjelaskan bagaimana hidayah tidak diperoleh menjangkau tempat dan ruang. 

Dengan demikian ianya bukan kata seerti. Walaubagaimanapun, dua perkataan ظ١مب حَشجب digunakan bersama 

memberikan kesan maksud yang sangat sempit. Gambaran kesempitan dan kesesakan dipaparkan melalui tarsiran 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

45 

 

Tafsir Muyassar (2009):  ٟ٠صعذ فٟ غجمبد اٌجٛ اٌع١ٍب، ف١صبة ثع١ك شذ٠ذ اٌزٕفض ٓ َِ  Terj: Seperti situasi orang mendaki) وحبي 

pada paras yang tinggi dan terjadi padanya kesesakan nafas yang teramat). 

 

2.1 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Dhad Ya Qaf & Ha Ra Jim 

 

Kata dasar Dhad Ya Qaf (ض ي ق) berlaku 13 kali dalam al-Quran, dalam lima bentuk: 

ق- ي – ض  )  ) 

7 x 

(Verb) 

Dhāqa  

 (ظبقَ )

1 x 

(Verb) 

Tuudayyiqu 

 (رع١كّ)

2 x 

(Noun) 

Dhayq 

 (ظ١ْك)

2 x 

(Nominal) 

Dhayyiq 

 (ظ١كّ)

1 x 

(Active participle) 

Dhāiq 

 (ظآئكِ)

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

Kata dasar Ha Ra Jim (ح ر ج) muncul 15 kali dalam bentuk Nominal. 

( ج- ر – ح  ) 

15 x 

(Nominal) 

Haraj 

  (حرج)

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

Jadual 2.1 menunjukkan kata dasar Dhad Ya Qaf yang membentuk sebanyak 2 pola kata kerja (Dhāqa bermaksud to 

straiten dan Tuudayyiqu bermaksud to distress). Selain itu, terdapat 1 pola berbentuk kata nama dan 1 (Active 

participle) / isim faa‟il. Terdapat juga frasa daripada kategori nominal yang masing-masing 1 adjektif bermaksud 

(narrow) dan 1 kata nama bermaksud (tight).  Adapun begitu, jadual 2.2 memaparkan kata dasar Ha Ra Jim yang 

hanya datang dalam 1 bentuk nominal dengan masing-masing 2 pola iaitu 14 kata nama yang memberi erti (any 

discomfort, difficulty, any uneasiness, any blame ) dan 1 adjektif bermaksud (and constricted).  

Analisis 3 

Perkataan اٌضبدح dan اٌىجشاء di dalam surah al Ahzab ayat 67. 

ب أآ أغَعْٕب  لبٌٛا سَثٕ  (67) فؤظٍََُّٛٔبَ اٌض ج١ِلا ثَشآءَٔب ٚنُ صبدرََٕبَٚ  

Terjemahan: Dan mereka berkata lagi: "Wahai Tuhan kami, sesungguhnya kami telah mematuhi kehendak ketua-

ketua dan orang-orang besar kami, lalu mereka menyesatkan kami dari jalan yang benar. 

 

Perkataan اٌضٛاد al sawad merupakan antonim kepada perkataan اٌج١بض al bayad, adapun اٌض١ذ ialah رٚ اٌٌّٛٝ ٚاٌخذَ اٌعج١ذ 

(Terj: mempunyai kuasa dan hamba), manakala ُوجش ialah ُُعظ bermaksud yang besar (orang atasan) (Ibn Manzur, 

2003). Wujud sarjana yang menjelaskan keduanya adalah daripada kategori sinonim dengan konteks ataf berunsur 

penegasan (Himadah Muhammad 2007: 534). Ayat tersebut menceritakan bagaimana orang kafir berkata pada hari 

kiamat yang mereka telah mentaati pemimpin dan ketua/imam mereka dalam keadaan sesat dan syirik, dan mereka 

dijauhkan daripada jalan hidayah dan iman (Tafsir Muyassar 2009). Menurut al-Raghib al-Asfahāniy (1999) 

penggunaan اٌض١ّذ untuk maksud َٛص١ّذ اٌم iaitu pembesar sesuatu kaum. Perkataan  ًص١ذاا sayyidan memberi maksud 

„rakyat berlindung dengan pemerintahnya‟ (Ibn Faris, 2001: 475), begitu juga maksud lafaz وجشاء yang hanya khilaf 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

46 

 

kecil dari segi maknanya (ibid: 883).  Perbezaan antara dua lafaz tersebut juga dipersetujui oleh Ibn A‟syur (1997) 

dengan menyatakan kata اٌضبدح adalah pembesar suatu kaum dan kabilah seperti raja, manakala وجشاء ialah عظ١ُ اٌعش١شح 

(kaum yang besar) tanpa pembesar. Begitu juga Abi Hilāl al-ʻAskariy (1988) berpandangan bahawa kata اٌض١ّذ 

merujuk kepada orang yang mentadbir sesuatu kaum dan اٌىج١ش adalah orang yang memilih ilmu atau kemuliaan. 

Perbezaannya ialah ciri-ciri pada perkataan اٌض١ّذ yang memberi maksud mengenai kuasa dan tadbir sesuatu urusan.  

Walaupun terdapat kategori sinonim seperti separa sinonim, pengkaji berpendapat adalah tidak sesuai untuk 

menyatakan bahawa kedua-dua perkataan tersebut dalam kategori makna seerti. Ini kerana, setiap perkataan yang 

wujud di dalam al Quran memberikan kepentingan dan kesan tertentu, sebagaimana yang dibahaskan.  

ANALISIS KOMPONEN MAKNA 

LS Hubungan 

makna 

Makna fungsian Kesan konteks/ Tema Fitur 

 اٌضبدح

penguasa 

pembesar sesuatu kaum 
dituju kepada penguasa suatu pemerintahan 

(umat) 
[ + ] 

 اٌىجشاء
pemimpin/ ketua 

dituju kepada ketua yang berperanan 

mengajak kepada ketaatan dan menjauhi 

kejahatan  

 

[ + ] 

 

Ulasan: Secara permukaan, LS di atas mempunyai unsur seerti dengan maksud „orang yang mempunyai kuasa‟. 

Walaupun begitu, kedua-dua LS tersebut mendokong fungsi tersendiri untuk membezakan ciri-ciri perkataan اٌضبدح 

dan اٌىجشاء. Sejajar dengan Al- Alusy (1994) yang membezakan antara dua perkataan tersebut dengan menyatakan 

-ialah ketua وجشآئٕب iaitu penguasa dan pemimpin suatu pentadbiran (umat) manakala perkataan ٍِٛوٕب ٚٚلارٕب ialah صبدرٕب

ketua yang berperanan untuk mengajak kepada ketaatan dan menjauhkan kejahatan, dengan demikian perkataan 

 berbeza dan digambarkan keduanya sebagai „penguasa‟ untuk menguatkan tentang peringatan (atas وجشائٕب dan صبدرٕب

kuasa yang dimilikinya). Secara kesimpulannya, ayat di atas memaparkan kisah tentang orang kafir yang mematuhi 

pemimpin dan ketua mereka dalam keadaan sesat dan syirik, dengan menyalahkan pimpinan kerana tidak membawa 

mereka ke jalan hidayah dan iman. Oleh kerana itu, mereka juga menuntut pimpinan/ketua agar diazab sepertimana 

mereka diazab dan dijauhi dari rahmat. Dan sesungguhnya ketaatan selain kepada Allah dan rasul adalah dimurkai, 

begitu juga pengikut dan yang mengikut dikira bersama. 

3.1 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Sin Waw Dal & Kaf Ba Ra 

Kata dasar perkataan Sin Waw Dal (س ٚ د) wujud 10 kali dalam al-Quran dalam 6 bentuk: 

 (س - و - د)

2 x 

(Verb) 

Is'waddat 

 (اصٛددّ) 

1 x 

(Adjective) 

Aswad 

 (أصٛد)

1 x 

(Adjective) 

Sūd 

 (صٛد)

3 x 

(Noun) 

Sayyid 

 (ص١ّذ)

1 x 

(Adjective) 

Mus'waddat 

ضٛددّ) ُِ ) 

2 x 

(Active 

participle) 

Mus'wadd 

 (ِضٛدّ )

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

 

 

 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

47 

 

Adapun Kata dasar Kaf Ba Ra (ن ة س) berlaku 181 kali dalam al-Quran, dalam 18 bentuk: 

( ر- ب – ك  ) 

8 x 

(Verb) 

Kabura 

 (وجشُ)

4 x 

(Verb) 

Kabbir 

 (وجّش)

1 x 

(Verb) 

Akbar 

 (أوجش)

2 x 

(Verb) 

Yatakabbaru 

 (٠زَىجّش)

40 x 

(Verb) 

Is'takbara 

 (اصزىْجَش)

24 x 

(Nominal) 

Akbar 

 (أوجَش)

1 x 

(Adjective) 

Kubbār 

 (وُجبّس)

6 x 

(Noun) 

Kibar 

 (وِجَشْ )

2 x 

(Noun) 

Kib‟r 

 (وجْش)

1 x 

(Noun) 

Kubarā 

 (وُجشآء)

7 x 

(Nominal) 

Kub'rā 

 (وجْشٜ)

2 x 

(Noun) 

Kib'riyā 

 (وِجْش٠بء)

40 x 

(Nominal) 

Kabīr 

 (وج١ِْش)

7 x 

(Noun) 

Kabīrat 

 (وج١ِْشح)

1 x 

(Verbal 

Noun) 

Takbīr 

 (رىج١ش)

7 x 

(Active 

participle) 

Mutakabbir 

زىَجّش) ُِ ) 

2 x 

(Verbal 

Noun) 

Is'tik'bār 

 (اصزِىْجبس)

6 x 

(Active 

participle) 

Mus'takbir 

ضْزىجِش) ُِ ) 

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

Jadual 3.1 di atas menunjukkan pecahan kata daripada perkataan Sin Waw Dal di dalam al Quran. Terdapat 1 pola 

kata kerja Is'waddat yang bermaksud (to become black), manakala 3 pola daripadanya dalam bentuk adjektif. Kata 

adjektif Aswad, Sūd dan Mus'waddat muncul 1 kali yang masing-masing memberi erti (the black), (intensely black) 

dan (will be blackened). Adapun begitu, terdapat juga 3 bentuk kata nama yang masing-masing memberi pola 

maksud (and a noble), (her husband) dan (our chiefs). Di samping itu, wujud 1 bentuk (active participle) / isim 

faa‟il di atas wazan Mus'wadd pada 2 tempat di dalam al Quran yang beerti (dark). Jadual 3.2 memaparkan 

sebilangan pola daripada kata dasar Kāf Bā Rā. Sebanyak 5 bentuk pola perkataan kata kerja dan 5 kata nama. 

Terdapat juga 3 kategori frasa dalam bentuk nominal dan 1 adjektif. Disamping itu, wujud juga pola masdar 

/(Verbal Noun) Is'tik'bār pada 2 tempat yang memberi maksud (due to arrogance) dan (with pride), begitu juga 

Takbīr dengan maksud (with all magnificence). Pola (active participle) Mutakabbir datang dalam 6 bentuk frasa 

kata nama (the arrogant) dan 1 daripadanya adjektif (the Supreme), manakala wazan kata bagi perkataan Mus'takbir 

wujud pada 6 tempat.  

 

Analisis 4 

Perkataan اٌضش dan ٜٛإٌج di dalam surah at Taubah ayat 78. 

 ُُ ْ  اللهَ ٠َعٍْ ٛا أ ُّ ُْ ٠َعٍ ُُ٘أٌ ُُ٘ ٚصِش  َُ اٌغ١ُُٛةِ َٔجٛآ ْ  اللهَ عَلّا  (78) ٚأ

Terjemahan: Tidakkah mereka mengetahui bahawa Allah sentiasa mengetahui apa yang mereka rahsiakan serta 

apa yang mereka bisikkan, dan bahawasanya Allah Maha Mengetahui akan perkara-perkara yang ghaib? 

 

Penelitian yang tidak terperinci ke atas makna fungsian pada LS اٌضش dan ٜٛإٌج boleh menyebabkan ianya digolong 

dalam kategori sinonim. Himadah Muhammad (2007: 531) menyatakan perkataan tersebut masing-masing 

mempunyai ciri-ciri untuk maksud „tersembunyi‟ dan „tidak diungkap‟. Ibn Manzur (2003: 554) dan Ibn Faris 

(2001: 456) mendefinisikan اٌضش sebagai rahsia/ apa yang disembunyikan dan ٜٛإٌج bermaksud „menutup‟ dan 

„menyembunyi‟. Secara permukaan, kedua-dua perkataan tersebut memberi maksud yang agak kurang sama, tetapi 

jika dinilai terhadap fungsi perkataan maka ianya menyalurkan maksud yang sebenar. Hal ini dijelaskan secara 

terperinci oleh Abi Hilāl al-ʻAskariy (1988) dengan membezakan perkataan tersebut dan menyatakan ٜٛإٌج bererti 

 bermaksud اٌضش supaya tidak didengar oleh seseorang, manakala (kata yang tersembunyi/ berbisik) اٌىلاَ اٌخفٟ

menyembunyi sesuatu di dalam diri/ berahsia. Kata ٜٛإٌج berlaku dengan adanya perkataan daripada pertuturan 

adapun اٌضش berlaku untuk maksud yang ditutur tersebut, sebagaimana telah melakukan seseorang suatu perkara 

secara rahsia (اٌضش) maka tidak diketahui perkara tersebut (kerana dirahsiakan), manakala ٜٛإٌج tidak terjadi 

melainkan dengan suara dan kata-kata (ibid). Penjelasan yang dibuat oleh Abi Hilāl al-ʻAskariy menampakkan 

fungsi sebenar perkataan tersebut. Perincian yang diutarakan membolehkan pembaca mendapat kesan pemahaman 

yang sebenar daripada ayat yang dinyatakan.  



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

48 

 

ANALISIS KOMPONEN MAKNA 

LS Hubungan 

makna 

Makna fungsian Kesan konteks/ Tema Fitur 

 اٌضش

tersembunyi 

sembunyi sesuatu dalam 

diri/ berahsia 

berlaku untuk maksud yang ditutur 

secara rahsia 
[ + ] 

 إٌجٜٛ

kata yang tersembunyi/ 

berbisik 
berlaku dengan adanya perkataan 

daripada pertuturan 

[ - ] 

 

Ulasan: Sekali imbas kedua-dua LS tersebut memberikan maksud yang seerti. Pengkaji percaya walaupun kedua-

dua perkataan tersebut wujud dalam konteks ataf, ianya tidak menyalurkan maksud seerti sepenuhnya kecuali 

dengan justifikasi dan kesan tersendiri. Hal ini selari dengan hujah Ali Yumna (1985: 61) yang menyatakan 

perkataan (ٜٛإٌج) ma‟tuf pada kata (اٌضش) sebagai tanda perbezaan antara keduanya dari segi kedudukan khusus dan 

semantik. Begitu juga Ibn A‟syur (1997: 274) yang mengatakan diataf ٜٛإٌج ke atas اٌضش bersama untuk 

memberitahu terlebih dahulu apa yang dibisikkan tentang niat jahat dan hasad (orang munafik). Sebagai 

pemahaman, ayat di atas menceritakan tentang orang munafik yang sesungguhnya Allah mengetahui apa yang 

disembunyikan dalam diri mereka, begitu juga tipu daya dan niat jahat/ celaan mereka.  

4.1 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Sin Ra Ra & Nun Jim Waw 

Terdapat 44 kali dalam al-Quran kata dasar Sin Ra Ra (س س س), dalam 9 bentuk seperti berikut: 

( ر– ر – س  ) 

1 x 

(Verb) 

Tasurru 

 ( تَ سُررُّ )

18 x 

(Verb) 

Asarra 

 ( تَ تَررَّ )

11 x 

(Noun) 

Sirr 

رسّ )  ( سِ

1 x 

(Noun) 

Sarāir 

آئسِر)  ( رَّرتَ

2 x 

(Noun) 

Sarrā 

آء)  ( رَّررَّ

6 x 

(Noun) 

Surur 

ر)  ( سُرسُ

1 x 

(Noun) 

Surūr 

ور)  ( سُرسُ

2 x 

(Passive 

participle) 

Masrūr 

ور) رسُ  (متَ سْ

2 x 

(Verbal 

noun) 

Is'rār 

ار) رتَ  (إسِ سْ

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

Kata dasar Nun Jim Waw (ٚ ج ْ) berlaku 84 kali dalam al-Quran, dalam 10 bentuk berikut: 

( و– ج – ن  ) 

2 x 

(Verb) 

Najā 

 (ٔجَب)

37 x 

(Verb) 

Najjā 

(ٝ  (ٔج 

1 x 

(Verb) 

Najāy 

( ْٟ  (ٔجَ

23 x 

(Verb) 

Anjā 

 (أٔجَٝ)

4 x 

(Verb) 

Tanājay 

( ْٟ  (رَٕبج

1 x 

(Noun) 

Najat 

 (َٔجَٛح)

11 x 

(Noun) 

Najwā 

 (ٔجْٜٛ)

2 x 

(Noun) 

Najiyy 

( ّٟ  (ٔجِ

1 x 

(Active 

participle) 

Nāj 

 (ٔبج)

2 x 

(Active 

participle) 

Munajjū 

َٕجّٛ) ُِ ) 

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

Jadual 4.1 memaparkan 2 bentuk perkataan berupa kata kerja di atas wazan perkataan Asarra (to conceal) dan 

Tasurru (to please). Berdasarkan pemerhatian, terdapat 5 pola perkataan kata nama iaitu Sirr (secret), Sarāir (

 the secrets), Sarrā (the ease), Surur (thrones) dan Surūr (happiness). Kesemua perkataan kata nama 

tersebut berdiri di atas kategori masing-masing selari dengan kedudukannya di dalam ayat. Terdapat juga kata di 

atas wazan isim maf‟uul atau (passive participle) yang memberi maksud (happy). Di samping itu wujud 1 pola kata 

masdar atau (verbal noun) pada 2 tempat masing-masing memberi erti (secretly) dan (their secrets). Sementara itu, 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

49 

 

jadual 4.2 mengutarakan derivasi kata daripada perkataan dasar Nun Jim Waw. Sebanyak 5 pola muncul di dalam al 

Quran untuk kategori kata kerja. Kata Najā memberi maksud (to save, to escape), Najjā (to save, to deliver), Najāy 

(you privately consult), Anjā (to save) dan Tanājay (to hold secret counsel).  Terdapat juga 3 pola bentuk kata nama 

iaitu Najat (the salvation), Najwā (secret talk/ secret conversation/ private conversation/ secret counsel) dan Najiyy 

(for conversation/ in private consultation). Selain itu, muncul juga 2 pola kata isim faa‟il / (active participle) Nāj 

yang memberi maksud (would be saved) dan Munajjū (surely will save them/ will save you).  

 

 

 

Analisis 5 

Perkataan ُح١ّ dan ْآ di dalam surah ar Rahman ayat 44. 

 َٓ َْ ث١ََْٕٙب ٚث١ْ مٍُ ٠طَُٛفُٛ ١ْ ِّ مٍْ  حَ (44 )ءا  

Terjemahan: Mereka (terus diseksa) berulang-ulang di antara api neraka dengan air yang menggelegak yang 

cukup masak panasnya! 

 

Secara permukaan kedua-dua perkataan tersebut memberikan maksud yang sama untuk menyatakan tentang azab 

kepanasan ahli neraka. Pemerhatian yang tidak telus menampakkan ianya sebagai sinonim untuk maksud „air yang 

panas‟ Himadah Muhammad (2007: 526). Jika dinilai secara mendalam, ia sebenarnya menyalurkan dua konteks 

dan keadaan yang berlainan. Perkara ini dijelaskan oleh al-Raghib al-Asfahāniy (1999: 146) dan Ibn A‟syur (1997: 

263) masing-masing dengan menyatakan perkataan ُاٌح١ّ bermaksud „air yang terlampau panas‟ dan „air 

menggelegak yang terlampau panas‟. Adapun perkataan ْآ menurut Ibn Katshir (2000: 276) ialah „kepanasan yang 

mencapai had/kemuncak‟. Hal ini juga dijelaskan oleh Himadah Muhammad (2007: 527) dengan mengatakan 

perkataan ْآ bukan sahaja bermaksud air yang panas tetapi menunjukaan kemuncak dan had tahap kepanasan. 

Sekiranya dilihat dari segi bahasa, kedua-dua perkataan tersebut berbeza dari segi ciri-ciri semantik.  

ANALISIS KOMPONEN MAKNA 

LS Hubungan 

makna 

Makna fungsian Kesan konteks/ Tema Fitur 

 ح١ُّ

kepanasan 

air mendidih yang terlampau 

panas 
menunjukkan bentuk kepanasan air  [ + ] 

 آْ

panas yang mencapai 

had/kemuncak 

menunjukkan ciri kepanasan air yang 

dahsyat 
[ + ] 

 

Ulasan: Kedua-dua LS di atas memberikan maksud „panas‟ secara langsung. Walaupun begitu, perkataan ُاٌح١ّ 

berbeza dengan ْآ dari segi fungsian dan konteks. Pemilihan perkataan tersebut di dalam al Quran untuk 

menampakkan kesan azab kepanasan yang hebat bagi orang-orang yang melakukan kejahatan. Ayat tersebut 

menceritakan bagaimana (mereka berkeliling) yakni berjalan dengan cepat (di antaranya dan di antara air yang 

mendidih (yang memuncak panasnya), lalu mereka diberi minum air panas tersebut apabila mereka meminta tolong 

kerana panasnya api neraka; lafaz Anin termasuk Isim Manqush, sama halnya dengan lafaz Qaadhin. 

5.1 Klasifikasi kekerapan perkataan mengikut analisis morfologi kata Ha Mim Mim & Hamza Ya Nun 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

50 

 

Kata dasar Ha Mim Mim (َ َ ح) berlaku 21 kali dalam al-Quran, dalam dua bentuk: 

( م– م – ح  ) 

20 x 

(Nominal) 

Ḥamīm 

(ُ١ ِّ  (حَ

1 x 

(Noun) 

Yaḥmūm 

(َٛ ُّ  (٠َحْ

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

Adapun kata dasar Hamza Ya Nun (ٞ ْ أ) wujud 36 kali dalam al-Quran, dalam enam bentuk berikut: 

 ( ي– ن –    ) 

1 x 

(Verb) 

Yani 

( ِْ ْ  (٠ؤَ

28 x 

(Nominal) 

Annā  

( َّٰٝ  (أَٔ 

1 x 

(Noun) 

Inā  

( َّٰٝ  (أَِ

3 x 

(Nominal) 

Anā  

 (ءَأآَء)

1 x 

(Active 

participle) 

Ān  

 (ءَاْ)

2 x 

(Active 

participle) 

Āniyat  

 (ءَا١ِٔخَ)

Sumber: The Quranic Arabic Corpus 

Jadual 5.1 mengutarakan derivasi kata daripada perkataan dasar Ha Mim Mim. Terdapat 20 kata yang muncul di atas 

pola nominal/ Al ĵumla al Ismiyya masing-masing 14 kategori kata nama dan 6 adjektif. Kata Ḥamīm berupaya 

untuk mengemukakan semantik yang luas mengikut konteks, contohnya (boiling water, boiling fluid, intimate 

friend, scalding water, devoted friend, dan a friend). Adapun begitu, terdapat 1 kata nama daripada wazan Yaḥmūm 

yang memberi maksud (black smoke). Jadual 5.2 pula memaparkan pecahan kata daripada kata dasar Hamza Yā 

Nun. Terdapat 1 pola kata kerja Yani yang memberi erti (come (the) time). Struktur nominal juga wujud sebanyak 2 

pola iaitu Annā dan Anā. Adapun pola Al ĵumla al Ismiyya bagi perkataan Annā terdiri daripada 27 (interogative 

particle) dan 1 (noun).  Di samping itu, terdapat 2 pola bentuk isim faa‟il / (active participle) iaitu Ān (heated) serta 

Āniyat yang masing-masing 1 adjektif (boiling) dan 1 kata nama (vessels). 

 

 

Rumusan 

Al Quran merupakan satu mukjizat yang tidak boleh disangkal secara linguistik mahupun teori. Hal ini jelas apabila 

kajian-kajian yang dijalankan ke atas al Quran memperlihatkan kehebatannya termasuk ilmu makna, sastera, retorik 

dan sebagainya. Makna eksplisit yang digunakan dalamnya mempunyai perincian makna yang sangat halus dan 

spesifik serta menepati realiti sesuatu yang dinyatakan. Makna tersebut banyak digunakan pada perkara-perkara 

berkaitan fakta dan hakikat yang memerlukan ketepatan dan kehalusan. Pemilihan perkataan dalam al-Quran adalah 

sangat tepat, berpadanan dengan mauqi' dan konteks yang direncanakan dan tidak boleh dialih dengan perkataan 

lain. Dapatan kajian ini sejajar dengan pandangan Mat Taib Pa (2012) yang menyatakan bahawa perkataan yang 

digunakan dalam al-Quran menepati tahap dan peringkat sesuatu perkara, begitu juga perkara maknawi dan abstrak 

termasuk sifat. Sesungguhnya, setiap perkataan yang nampak seerti tidak semestinya datang dengan fungsi sama 

yang boleh diubah dengan perkataan lain kerana pemilihan kata sudah selari dengan kepentingan dan justifikasinya. 

Bukan sahaja itu, pemahaman mendalam tentang konteks ayat sangat penting untuk memperoleh makna yang tepat 

bagi kata-kata yang dianggap mutarâdif. Mengkategorikan jenis-jenis sinonim berdasarkan perincian tahap semantik 

dibolehkan selagi ianya masih mengekalkan konteks dan maksud yang hendak disampaikan. Khilaf tentang 

kewujudannya di dalam bahasa tidak boleh ditentang sepenuhnya kerana setiap sarjana mempunyai hujah dan 

justifikasi tersendiri. Ini menunjukkan kehebatan ilmu bahasa yang sentiasa dikaji dan diterokai. 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

51 

 

Analisis yang dijalankan dalam kajian ini menegaskan bahawa setiap LS yang wujud di dalam al Quran mempunyai 

nilai dan fungsi serta kesan tersendiri. Di samping itu, pemilihan perkataan juga diiringi dengan intipati, kepentingan 

dan justifikasi yang khusus. Setiap LS dalam al-Quran mempunyai maksud yang spesifik, sempurna dan tersendiri 

sebagai bukti mukjizat dan keagungan al-Quran yang relevan di setiap ruang dan waktu. Hal ini dapt dilihat kepada 

5 analisis yang telah dijalankan di dalam kajian ini. Contohnya perkataan اٌضش dan ٜٛإٌج yang secara permukaannya 

bermaksud „rahsia‟.  Penilaian yang terperinci membolehkan keduanya memberikan maksud berbeza di mana ٜٛإٌج 

bererti kata yang tersembunyi/ berbisik supaya tidak didengar, manakala اٌضش bermaksud menyembunyi sesuatu di 

dalam diri/ berahsia. Kata ٜٛإٌج terjadi dengan wujudnya kata daripada pertuturan adapun اٌضش terjadi untuk maksud 

yang ditutur tersebut. Teori analisis komponen makna (AKM) dilihat membantu memperlihatkan fungsi dan kesan 

serta memperincikan perkataan yang mempunyai hubungan makna di antara satu LS dengan yang lain.  

Dua LS yang dikatakan komponen seerti dalam satu ayat sebenarnya menunjukkan bahawa al-Quran membezakan 

kedua-duanya dengan makna yang halus. Dengan demikian, tiada LS dalam al Quran. Pandangan tafsiran yang 

dijalankan dalam kajian ini memperlihatkan bagaimana LS menampakkan kesan dan fungsi leksikal di dalam frasa 

berasaskan pandangan sarjana al Quran. Kekerapan perkataan yang dibuat kajian mengikut klasifikasi morfologi 

melalui kata dasar dan bentuk asal di dalam kajian ini membantu untuk menampakkan pola, bentuk perkataan dan 

kategori semantik leksikal. Perisian The Quranic Arabic Corpus dilihat berupaya memperlihatkan derivasi dan 

fungsi leksikal bagi LS yang dibuat kajian. Setiap LS yang digunakan didatangi dengan sebab tertentu dan 

kepentingan yang membawa kita kepada keyakinan yang kuat dan buktinya sebagai kitab yang tiada padanya 

keraguan serta kecacatan. Justeru, kajian asas ini diharap membuka sedikit ruang untuk mengetengahkan isu 

berkaitan sinonim di dalam al Quran seterusnya memperlihatkan kehebatannya sebagai mukjizat. 

 

Rujukan 

Al Quran al Karim. 

 

Abdul-Tawab, Ramadan. (1987). Fusul fi Fiqh al-‟Arabia (Chapters in Arabic philology). Cairo: Al-khanji. 

Abi Hilal al Askari. (1988). Kitab Jāmhāratt al Amsal. Dar al Fikr. Beirut: Lubnan. 

Abobaker Ali, M Alsaleh Brakhw, Munif Zarirruddin Fikri Nordin, Sharifah Fazliyaton Shaik Ismail. (2012). Some 

Linguistic Difficulties in Translating the Holy Quran from Arabic into English. International Journal of Social 

Science and Humanity, Vol. 2, No. 6. Pg 588-590. 

 

Ahmad Mukhtar Umar. (1982). 'Ilmu Ad-Dilālah, Jāmiah Al-kuwait: Maktatbah dārul al-'urubah linasyru at-tauzi'. 

 

Ali, A. (2006). Word repetition in the Qur‟an–translating form or meaning?. Language and Translation, 19, 17–34.  

 

Andrew G. Bannister. (2014). An Oral-Formulaic Study of the Qur'an. Publish by Lexinton Books. United Kindom.  

Antar Abdellah. (2010). Translations of Near-Synonyms in the Quran: A context-based Analysis. South Valley 

University and Taibah University. 

Ali Yumna Dirdir. (1985). Asrar al Taraduf fi al Quran al Karim. Dar Ibn Hazal. 

Al-Antaki Muhammad. t.th. al-Wajiz fi Fiqh al-Lughah. t.t.: Maktabah al-Shahba‟. 

 

Al- Alusy. (Abi Shihabuddin Mahmud). (1994). Ruh al Ma‟ani fi Tafsir al Qurān al A‟zim wa al Sab‟ al Masani. 

Dar al Kutub al Ilmiyyatt: Beirut Lubnan. 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

52 

 

Arberry, A. (Trans.). (1996). The Koran interpreted: A translation. New York, NY: Simon & Schuster. 

Cruse, D. A. (2004). Meaning in language. Oxford, UK: Oxford University Press. 

Eugine .A. Nida. (1975). Componential Analysis of Meaning. Paris: Publishers The Hague. 

Farid Awud Haidar. (1999). 'Ilmu Al-Dilālah: Dirasāh Nazariah wa Tatbiqiah. Jāmi'ah al-Qāhirah: Maktabah 

Na'sah al-Masriah. 

Himadah Muhammad Abd Fattah al Husaini. (2007). Al Musahabat al Lughawiyyat wa Asaruha fi Tahdid al Dilalat 

fi al Quran al Karim (in Arabic). PhD. Kuliyyat al Dirasat al Islamiyyat wa al Arabiyyat lilbanin, al Qahirat. 

Ibn A‟syur. (Muhammad Tahir A‟syur). (1997). Al Tāhrir wa al Tanwir. Dar Syahnun li al Nasyr wa al Tauzi‟: 

Tunis. 

Ibn Faris. (2001). Mŭkjām Māqāyiis al Lŭghātt. Dar Ihya‟ al Turas al Arabiy. Beirut: Lubnan. 

Ibn Jinni, Abu al-Fath „Uthman. t.th. al-Khasa‟is. Sunt. Muhammad „Ali al-Najjar. Beirut: Dar al-Kitab al-„Arabi. 

 

Ibn Katshir. (2000). Tāfsir al Qŭran al A‟zim. Dar al Bayan al Arabiy: Maktabatt al-Ma'arif: Riyadh. 

Ibn Manzur. (2003). Lisānul Arab. Matba‟att Dar al Hadis: Kaherah 

Issa, Heba. (2011). “Textually-Mediated Synonymy in English/Arabic Translation.” Diss. The American university 

of Sharjah. 

Jamal Alqinai. (2012). Convergence and Divergence in the Interpretation of Quranic Polysemy and Lexical 

Recurrence. Journal of Faculty of Letters. Volume 29, No 1.  

Kais Dukes, Eric Atwell & Abdul-Baquee M. Sharaf. (2010). Syntactic Annotation Guidelines for the Quranic 

Arabic Dependency Treebank. Proceedings. School of Computing, University of Leeds. 

Kais Dukes. (2009). The Quranic Arabic Corpus. (http://corpus.quran.com).  

Kais Dukes, N Habash. (2010), Morphological Annotation of Quranic Arabic.  Conference LREC. 

Kais Dukes, T Buckwalter. (2010). A Dependency Treebank of the Quran using Traditional Arabic Grammar. 

Informatics and Systems (INFOS), 2010 the 7th International Conference on, 1-7.  

Kais Dukes, E Atwell, ABM Sharaf. (2010). Syntactic Annotation Guidelines for the Quranic Arabic Dependency 

Treebank. Conference LREC. 

Kais Dukes, E Atwell, N Habash. (2013). Supervised Collaboration for Syntactic Annotation of Quranic Arabic. 

Language resources and evaluation 47 (1), 33-62.  

Ramli Md Salleh. (1997). Kamus Linguistik, Kuala Lumpur Dewan Bahasa dan Pustaka 

Mat Taib Bin Pa. (2012). Pemilihan Perkataan dan Struktur Morfologi dalam Surah al-Fatihah. Ijazah Doktor 

Falsafah. Fakulti Bahasa dan Linguistik Universiti Malaya Kuala Lumpur. 

 

Mohammad Mahmoud Ghali. (1997). al-Mutarādifāt fī al-Qurʼān al-Majīd : ʻArabī-Inkilīzī. al-Qāhirah, Miṣr : Dār 

al-Nashr lil-Jāmiʻāt. 

 

http://corpus.quran.com/


 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

53 

 

Mokhtar Omar. (1358). Ma‟nan Syanasi, Mutarjim Husain Sayyidi. Mashad: Dansyikah Firdausi. (bahasa Arab) 

 

Muhammad Luqman Ibnul Hakim Mohd Saad, Pabiah Hajimaming, Zaitul Azma Zainon Hamzah. (2014). 

Kepelbagaian Terjemahan Preposisi Arab dan Fungsinya dalam Bahasa Melayu. Jurnal Linguistik Vol. 18 (2). 

 

Al-Munajid, Muhammad Nur al-Din. (2007). Al-Taraduf fi al-Qur‟an bayn al-Nazaria wa al-Tatbiq (Synonyms in 

the Holy Quran between Theory and Application).Beirut: Dar Al-Fikr. 

 

Al-Munjed, M. N. (1997). Al taraduf fi Al-Qur'an Al-Kareem "Synonymy in the Holy Qur'an between theory and 

practice". Damascus, Syria: Dar Al-Fiker Publishing. 

 

Noureldin Mohamed Abdelaal, Sabariah Md Rashid. (2015). Semantic Loss in the Holy Qur‟an Translation with 

Special Reference to Surah Al-Waqia.  SAGE and Open Access pages. 

 

Osman Mohamed Gharib. (2010). At Taraduf fi al Quran al Karim. Bil 21. Pg 7-45. Salahaddin University, Iraq. 

 

Palmer, F. R. (1976). Semantics.  Cambridge: Cambridge University Press. 

 

Al- Qurtubi. (1988). Al Jāmi‟ li Ahkam al Qŭran li al Qŭrtubi. Dar al Kutub al Ilmiyyatt. Beirut: Lubnan. 

 

Ramadan, A. (1983). Fusuul fi Fikeh al Arabiyya "in Arabic". Cairo, Egypt: Al- Khanji Library.  

 

Al-Raghib Al-Asfahan. ____ Mu‟jam Mufradat Alfaz al-Qur‟an. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al Raghib al Asfahani. (1999). Mŭkjam Mŭfradatt Alfaz al Qŭran. Dar al Kutub al Ilmiyyatt: Beirut. 

Al-Raaziyy, Fakhr al-Diin. (1995). Mafaatiiḥ al-Ghaib (Al-Tafsiir al-Kabiir). Beirut: Daar Ihyaa‟ al-Turaath al-

„Arabiyy. 

Samia Muhsen Al-Jabri. (2012). Lexical Synonyms in the Holy Qur‟an and their Translations: A Case Study. 

International Journal of Arabic-English Studies (IJAES) Vol. 13. Pg 7-22. 

Sana Kamel Al-Omari & Abdel-Rahman Husni Abu-Melhim. (2014). Synonymy in English and Arabic with 

Reference to the Holy Qur'an: A Contrastive Study. Theory and Practice in Language Studies, Vol. 4, No. 12, pp. 

2619-2626.: Academy Publisher.  

Shehab, E. (2009). The Problems Involved in Translating Arabic Cognitive Synonyms into English. Majallat Al-

JaamAAah Al-Islamiyyah, 17, 869-890. 

Shihab Al-Nasser, Rafid A. Khashan. (2008). The Collocation of Mubeen In The Holy Quran. Journal of the College 

of Arts. University of Basrah. No 45. 

 

Sibawaih, A. (1988). Al-Kitab. Cairo, Egypt: Al-Khanji Library. 

Syed Khadr. (1991). Al Quran wa al Taraduf al Lughawi: Dirasah Tahliliyyat li ba‟d Mutaradifat al Quran al 

Karim (bahasa Arab). Dar al Bilal. 

Tafsir Muyassar. (2009). Majma‟ al Malik Fahd li Tiba‟at al Mushaf al Syarif. Al Nashir: Majma‟ al Malik Fahd li 

Tiba‟at al Mushaf al Syarif. Jilid 1, Terbitan 2.  

 

Tarigan, H.G. 1985. Pengajaran semantik. Bandung: Angkasa Bandung. 



 

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol.21 (1) Jun. 2017 (036-054) 

 

54 

 

Zainur Rijal & Mahmoud Mohammed Ali. (2014). Perbezaan di antara Kata Kerja Berimbuhan dalam Bahasa Arab 

dan Bahasa Melayu. Jurnal Linguistik Vol. 18 (1). 

Al- Zamakhsyari. (1998). Al Kāssyaf a‟n Hāqaiq al Tānzil wa U‟yun al Aqāwil fi Wŭjuh al Ta‟wil. Maktabatt Misr, 

al Fujalah, Kaherah. 

Al Zarkashiy (Muhammad b Abdullah). (1988). Al Burhan fi Ulum al Quran. Beirut: Dar al Ma‟rifat. 


