ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

2 \ PERSATUAN LINGUISTIK vVIALAYSIA
Bahasa Sendi Tamadiurn Barngsa

www.plm.org.my

JURNAL LINGUISTIK Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

Faktor Agama dalam Asimilasi Budaya Arab ke dalam Budaya Melayu

Mohd Shabri Yusof
msy@ukm.edu.my
Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan
Universiti Kebangsaan Malaysia

Munif Zarirruddin Fikri Nordin
munif@uum.edu.my
Program Pengajian Bahasa, Kolej Sastera dan Sains
Universiti Utara Malaysia

Tarikh terima : 30 Okt 2020
Received
Terima untuk diterbitkan : 15 Nov 2020
Accepted
Tarikh terbit dalam talian : 30 Nov 2020

Published online

Abstrak

Makalah ini membincangkan agama sebagai faktor pembentukan asimilasi budaya Arab yang bersifat minoriti
ke dalam budaya Melayu yang bersifat majoriti. Antara ciri utama bahasa dan budaya Melayu ialah menerima
transisi dan perubahan serta mempertahankan tradisi dan keaslian dalam proses asimilasi dengan budaya luar.
Dengan mengharmonikan transisi dan tradisi tersebut, bahasa Melayu sentiasa mengalami dinamisme
perkembangan yang terancang, seperti peminjaman kosa kata keagamaan daripada bahasa Arab. Demikian juga
halnya dengan budaya Melayu yang menerima pengaruh dalam interaksi dengan budaya luar, seperti amalan
berzanji dan marhaban yang merupakan pengaruh bukan kebendaan daripada budaya Arab (‘uruf), yang
dicirikan oleh faktor penyebaran agama Islam. Kerangka pendekatan kajian ini adalah berasaskan konsep difusi
budaya yang dikemukakan oleh Fritz Graebner (1911), iaitu asimilasi berlaku apabila budaya yang dibawa
masuk tidak bertentangan dengan budaya tempatan. Data kajian ini pula ialah sumber-sumber sekunder
berkaitan Islam dan antropologi budaya, khususnya asimilasi budaya. Perbincangan merangkumi kandungan
agama Islam, pentafsiran budaya kebendaan dan bukan kebendaan daripada perspektif Arab dan Melayu, serta
pola pembentukan asimilasi budaya Arab minoriti ke dalam budaya Melayu majoriti yang memperlihatkan
pengharmonian antara transisi dengan tradisi tersebut.

Kata kunci: Agama, Budaya Kebendaan, Budaya Bukan Kebendaan, ‘Uruf, Asimilasi.
The Religion Factor in the Assimilation of Arab Culture among Malays
Abstract
This paper discusses religion as a factor in the assimilation of the Arab culture, as a minority culture, into the
Malay culture, as a majority culture. A key feature of the Malay language and culture in the process of cultural

assimilation is to embrace changes while preserving the Malay tradition and authenticity. By embracing
transition and tradition, the Malay language is experiencing constant change and development involving the

59


mailto:msy@ukm.edu.my

ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

borrowing of religious vocabulary from the Arabic language. Likewise, the Malay culture is influenced by the
Arab culture in its practices such as the rituals of berzanji and marhaban which are associated with the spread
of Islam. The framework of this study is based on the concept of cultural diffusion put forward by Fritz Graebner
(1911), which suggests that assimilation takes place when the foreign culture being introduced does not
contradict the local culture. The research data is taken from various secondary sources on Islam, cultural
anthropology and cultural assimilation. The discussion covers Islamic content, interpretation of material culture
and immaterial culture from the Arab and Malay perspectives, and the characteristics of the assimilation of the
Arab culture into the Malay culture, reflecting congruence between transition and traditional.

Keywords: Religion, material culture, immaterial culture, tradition, assimilation

1. Pendahuluan

Antara ciri utama bahasa dan budaya Melayu ialah menerima transisi dan perubahan serta
mempertahankan tradisi dan keaslian dalam proses asimilasi dengan budaya luar. Dengan
mengharmonikan transisi dan tradisi tersebut, bahasa Melayu sentiasa mengalami dinamisme
perkembangan yang terancang, seperti peminjaman kosa kata keagamaan daripada bahasa Arab.

Yang dimaksudkan dengan pengharmonian ialah keupayaan bahasa Melayu membentuk asimilasi
yang membantu proses pembinaan dan pengembangannya. Asimilasi ialah pemaduan bermacam-
macam jenis atau berbagai-bagai unsur menjadi satu, seperti pemaduan unsur-unsur daripada
kebudayaan yang berlainan menjadi satu kebudayaan (Kamus Dewan Edisi Keempat, 2020).

Menurut Nik Safiah Karim (1996), terdapat beberapa faktor yang mempengaruhi asimilasi bahasa
dan budaya Melayu dengan unsur asing, sama ada dari Timur mahupun dari Barat, seperti keperluan
untuk berhubung dengan berkesan, peminjaman unsur baharu, penilaian yang tinggi kepada sesuatu
bahasa dan taraf pencapaian bahasa dalam hubungannya dengan perkembangan ilmu. Demikian juga
halnya dengan budaya Melayu yang menerima pengaruh dalam interaksi dengan budaya Arab, seperti
amalan marhaban dan berzanji yang merupakan pengaruh bukan kebendaan ( ‘uruf). Pengaruh tersebut
dicirikan oleh faktor penyebaran agama Islam dari Tanah Arab ke dunia Melayu, yang berlangsung
dalam tempoh masa yang lama.

Penerimaan Islam sebagai agama anutan telah membawa masuk bersama-samanya beberapa
amalan yang berasaskan budaya Arab. Penerimaan tersebut juga bermakna bahawa agama berfungsi
sebagai faktor asimilasi budaya Arab yang bersifat minoriti ke dalam budaya Melayu yang bersifat
majoriti.

Berzanji merupakan satu bentuk seni suara Islam yang dipersembahkan di dalam majlis atau
upacara keagamaan seperti maulid Nabi, akikah, menyambut kelahiran bayi, berkhatan dan juga
majlis perkahwinan (Abdul Rahman Rukaini, 1996). Terdapat kitab khusus bagi berzanji, iaitu Kitab
Maulid Barzanji, yang ditulis oleh Sayyid Jaafar bin Hasan. Dari segi etimologi, perkataan Barzanji
dinisbahkan kepada kampung asal keturunan penulis, iaitu Barzanj di lrag (Muhammad Fuad al-
Maliki, 2009). Kitab ini merupakan rangkaian sejarah hidup Nabi Muhammad SAW yang menyentuh
tentang keturunan, perkembangan kehidupan sejak zaman kanak-kanak sehinggalah dilantik sebagai
rasul. Kitab ini juga menyentuh tentang sejarah perjuangan serta keperibadian baginda yang
seharusnya menjadi contoh teladan bagi seluruh umat manusia (Abu bakar Ya’cub, 1974).

Manakala marhaban (k=) pula berasal daripada kata kerja bahasa Arab («=~) ‘rahaba’ yang
bererti lapang dan luas (Ibn Manzur, 2003). Marhaban ialah pengungkapan pujian kepada Rasulullah
SAW dan pelahiran kesyukuran kepada Allah SWT. Marhaban seperti juga burdah dan gasidah

60



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

merupakan seni muzik yang digunakan untuk kepentingan rohaniah dalam kalangan ahli sufi bagi
mendapatkan ghairat (A. Aziz 2000) Dalam kitab berzanji, terdapat nazam khas yang dibaca dengan
lagu-lagu yang menarik. Kebiasaannya, masyarakat Melayu menamakan pembacaan ini dengan nama
marhaban. Acara marhaban dilakukan semasa membaca kitab berzanji dalam bab keempat, iaitu
apabila tiba rangkap yang kelapan pada ayat yang menyebut baginda dilahirkan dan pada ketika itu
orang ramai pun berdiri sambil membaca marhaban (Selamat Hashim, 2008).

Kajian ini bertujuan memerihalkan kandungan agama Islam, menerangkan budaya kebendaan
dan bukan kebendaan menurut tafsiran Arab dan Melayu dan menghuraikan pola pembentukan
asimilasi budaya Arab minoriti ke dalam budaya Melayu majoriti yang memperlihatkan
pengharmonian antara transisi dengan tradisi tersebut. Kerangka pendekatan kajian ini adalah
berasaskan konsep difusi budaya yang dikemukakan oleh Fritz Graebner (1911), iaitu asimilasi
berlaku apabila budaya yang dibawa masuk tidak bertentangan dengan budaya tempatan. Data kajian
ini pula ialah sumber-sumber sekunder berkaitan Islam dan antropologi budaya, khususnya asimilasi
budaya.

2. Kosa llmu Lepas

Bahagian ini menyorot kajian-kajian lepas tentang makna agama, konsep budaya dan konsep
asimilasi.

2.1Makna Agama

Kajian ‘Awdullah Jad al-Hijaziy (1986) menyenaraikan beberapa definisi agama dari segi bahasa
dan syarak, berdasarkan penggunaannya dalam al-Quran, seperti yang berikut:

Bahasa:
a Pe_zrhitungan dan balasan terhadap segala amalan yang dilakukan oleh
manusia.
b Ketaatan dan amal soleh
c Ibadat dan jalan yang diikuti oleh seseorang dalam ibadat dan muamalat

bersama-sama orang lain.
d Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW.
Syarak:

a Ketetapan Allah SWT yang memberi petunjuk ke jalan yang benar
dalam perkara-perkara kepercayaan; serta jalan yang baik dalam perkara-
perkara tingkah laku dan perhubungan

b Gagasan perintah syariah (merangkumi segala urusan kehidupan) yang
diwahyukan oleh Allah SWT kepada rasul yang dipilih untuk menyampaikan
risalah-Nya.

o Ketundukan kepada Allah SWT, iman dengan keesaan-Nya dan sujud
terhadap ketinggian-Nya.

61



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

Kesemua definisi bahasa dan syarak yang dikemukakan menyimpulkan bahawa agama ialah
wahyu daripada Allah SWT kepada para rasul-Nya, yang tidak berbeza antara satu sama lain,
khususnya dari sudut akidah, seperti beriman kepada-Nya kerana Dialah yang menciptakan setiap
sesuatu dan Dialah yang menurunkan Kitab kepada mereka.

Agama dalam konteks ini ialah Islam yang dibawa oleh semua rasul yang diutuskan oleh Allah
SWT. Agama yang dibawa oleh Nabi Ibrahim a.s., Nabi Yaakub a.s. dan Nabi Muhammad SAW
semuanya Islam yang sama. Walau bagaimanapun, dari segi Syariat dan bentuk-bentuk ibadat,
memang ada perbezaan antara ajaran yang dibawa oleh seorang rasul dengan rasul yang lain yang
dinyatakan tadi.

Kajian Ismail Yusoff (2001) mendapati terdapat pelbagai definisi agama yang diberikan. Walau
bagaimanapun, secara keseluruhannya, agama mengandungi maksud hubungan antara manusia
dengan sesuatu kekuasaan luar biasa yang dipercayai dapat memberikan perlindungan. Hubungan ini
disifatkan sebagai suci dan pengisiannya dilakukan dengan penuh ketundukan, kecintaan dan ketaatan.

Kajian Ismail Yusoff (2001) juga membincangkan fungsi penting agama dalam kehidupan
manusia. Sejarah menunjukkan bahawa maju mundur sesuatu tamadun mempunyai kaitan yang erat
dengan maju mundurnya agama dalam tamadun berkenaan.

Selain itu, agama mempunyai pengaruh yang besar terhadap elemen-elemen asas sosial, seperti
moral, etika, politik, seni, undang-undang, sains, telnologi dan sebagainya. Pengaruh yang
dimaksudkan ialah perintah, galakan dan rangsangan yang diberikan oleh agama supaya manusia
berfikir, berusaha dan menghasilkan output dan impak yang dapat membangunkan dan memajukan
kualiti kehidupan mereka (Ismail 2001).

2.2 Konsep Budaya

Pentafsiran tentang budaya merupakan polemik yang sering menimbulkan perbezaan antara
disiplin-displin dalam sains kemasyarakatan dan sains kemanusiaan. Perbezaan pentafsiran ini
menurut Shamsul Amri Baharuddin (2007), menggambarkan keluwesan budaya sebagai suatu konsep.
Budaya umpama air yang sentiasa mengikut acuannya: kalau di laut berombak besar, kalau di hulu
sungai mengalir laju, kalau di hilir melintuk-liuk lesu, kalau di tasik tenteram bisu, dan kalau dalam
peti ais keras beku (Shamsul 2007: 100).

Bahagian ini memerihalkan konsep budaya daripada perspektif Arab dan Melayu, yang dianggap
oleh kebanyakan pengkaji sosiobudaya sebagai konsep yang menunjangi pembinaan tamadun
Malaysia (Mohd. Taib 2000). Pemerihalan kedua-dua perspektif ini juga bertujuan menjelaskan
aplikasinya sebagai panduan dalam analisis pola pembentukan asimilasi budaya Arab ke dalam
budaya Melayu dalam bahagian yang seterusnya.

Menurut Edward Taylor, iaitu pengkaji pertama yang memberikan definisi antropologi tentang
budaya, dalam Primitive Culture pada tahun 1871:

Kebudayaan...ialah keseluruhan kompleks yang mengandungi antaranya
pengetahuan, kepercayaan, kesenian, tatasusila, undang-undang, moral, adat resam
dan segala kebolehan serta kebiasaan (tabiat) yang didapati oleh manusia sebagai
anggota sesebuah masyarakat.

(Dalam Lim dan Har 2007: 258)

62



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

Komponen budaya Barat yang diutarakan oleh Taylor memperlihatkan kombinasi antara elemen
kebendaan dengan elemen bukan kebendaan. Kombinasi seumpama ini juga wujud dalam komponen
budaya Arab dan Melayu yang berteraskan Islam. Walau bagaimanapun, terdapat dua perbezaan
antara budaya Barat dengan budaya yang berteraskan Islam, iaitu dari segi asas kombinasi, dan dari
segi fokus pembangunan.

Menurut Ismail Yusoff (2001), di dalam budaya, terdapat unsur-unsur yang tidak terbatas
bilangannya, sama ada yang bersifat budaya sejagat atau budaya setempat. Unsur-unsur ini dipacu
oleh pelbagai faktor, seperti persekitaran, ekonomi, kepimpinan, penemuan berasaskan sains dan
teknologi dan sebagainya.

2.3 Konsep Asimilasi

Menurut A. Aziz Deraman (2000), peringkat asimilasi budaya Arab-Islam ke dalam budaya
Melayu merupakan peringkat ketiga daripada empat peringkat pembinaan budaya Melayu, iaitu
budaya asli, pengaruh Hindu-Buddha yang melanjutkan budaya asal, budaya Islam, dan pengaruh
Barat atau pemodenan. Bukti-bukti tentang keupayaan budaya Islam memperkenalkan asimilasi yang
harmoni kepada budaya Melayu yang dilatari oleh pengaruh Hindu-Buddha telah banyak
dikemukakan oleh pengkaji-pengkaji seperti al-Attas (1972), Abdul Rahman Haji Abdullah (1998)
dan Mahayudin Haji Yahaya (1998).

Burdah sebagai contoh, merupakan nama yang diberikan kepada puisi Ka‘b ibn Zuhair r.a.
Burdah ialah pujian dan penghormatan kepada Rasulullah SAW, yang disebarkan daripada
kesusasteraan Arab melewati kesusasteraan bangsa-bangsa lain yang menerima Islam, termasuk
bangsa Melayu di Malaysia. Perintis puisi genre ini ialah al-Busiri (1212-1296 M), seorang penyair
sufi (Muhammad Bukhari 1994).

Secara umumnya masyarakat Melayu mengadakan pembacaan berzanji dan marhaban pada
majlis-majlis yang menggambarkan kesyukuran, kegembiraan, memohon keselamatan dan
kesejahteraann serta majlis sambutan perayaan maulid. Budaya ini adalah amalan yang baik, kerana ia
mengingatkan seseorang terhadap kisah Rasulullah s.a.w dan perkembangan Islam. Acara
pembacaannya lebih kepada satu bentuk pengisian sesuatu majlis keramaian (Samat@Darawi et.al
2015)

3. Analisis

Bahagian ini dibahagikan kepada tiga analisis, iaitu kandungan agama Islam, budaya kebendaan
dan bukan kebendaan menurut tafsiran Arab dan Melayu serta pola pembentukan asimilasi budaya
Arab ke dalam budaya Melayu

3.1Kandungan Agama Islam

Dari perspektif Islam, agama ialah perkara paling asas yang sangat diperlukan oleh manusia.
Keperluan terhadap agama mengatasi keperluan terhadap perkara-perkara lain khususnya yang
bersifat materi, seperti pakaian, tempat tinggal, makanan, harta dan sebagainya. Agama menjadi
payung yang menaungi akal, budi dan daya manusia (al-Attas 2001). Kepentingan agama sebagai
perkara paling asas dalam kehidupan manusia telah digariskan serta diperincikan oleh ulama usul
fikah. Agama merupakan satu daripada lima perkara dalam al-umur al-daruriyyah (perkara-perkara
asasi). Al-umur al-daruriyyah pula ialah satu daripada tiga tahap keperluan manusia yang terkandung
dalam magqasid syariah (tujuan syariah), selain daripada al-umur al-hajiyah (perkara pelengkap) dan
al-umur al-tahsiniyyah (perkara pengindah) (al-Zuhailiy 1986).

63



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

Dengan peraturan tadi, manusia berupaya membentuk suasana sejahtera, adil dan makmur.
Sebaliknya, tanpa agama, manusia tidak ada keupayaan membentuk suasana tersebut (al-Attas 2001).
Sekalipun kehidupan tanpa agama boleh berlaku, namun kehidupan tersebut ialah kehidupan yang
penuh porak peranda, huru hara dan kacau bilau. Kehidupan seperti ini tentulah bertentangan dengan
fitrah manusia yang meinginkan kesejahteraan, tolong-menolong, bersatu padu dan seterusnya dapat
mengecapi pembangunan dan mencapai kemajuan.

3.2Budaya Kebendaan dan Bukan Kebendaan: Tafsiran Arab dan Melayu

Dari segi asas kombinasi, oleh kerana budaya dirujuk sebagai segala hasil ciptaan manusiawi,
maka Barat memasukkan agama sebagai sebahagian daripada budaya. Dengan kata lain, agama
merupakan kebudayaan (al-Attas 2001), yang terhasil daripada percampuran fahaman budaya kaum
Celtic, Nordic, Germanic serta nilai Judeo-Kristian. Manakala dalam Islam, asas kombinasi
budayanya berbeza. Hal ini demikian kerana agama memayungi dan menaungi budaya, dan juga
kerana agama bukan lahir daripada hasil ciptaan manusiawi. Oleh itu, agama mewujudkan budaya,
dan bukan sebaliknya budaya mewujudkan agama (al-Attas, 2001).

Dari segi fokus pembangunan, budaya Barat meletakkan ukuran kebendaan mengatasi bukan
kebendaan. Budaya Arab-Islam dan Melayu-Islam pula mengimbangi antara elemen kebendaan
(fizikal, materi, sekala) dan bukan kebendaan (spiritual, abstrak, niskala), seperti dalam pentakrifan
tamadun yang dikemukakan oleh Ibn Khaldun, Muhammad Rasyid Redha, Sayyid Qutb, Sa‘id Hawa,
Abu Bakar Hamzah dan Wan Hashim Wan Teh (Munif 2003). Budaya Arab-Islam dan Melayu-Islam
juga mempunyai tujuan hidup duniawi dan ukhrawi yang jelas dan terarah, tidak seperti budaya
Barat yang kabur tujuan hidup duniawinya (al-Attas 2001).

Islam bukan setakat mengimbangi antara elemen kebendaan dengan bukan kebendaan, dan antara
duniawi dengan ukhrawi, tetapi menetapkan lapan prinsip bagi memastikan pelestarian keseimbangan
tersebut, iaitu (al-Qardawiy 1996):

Rabbaniyyah (bersumberkan ajaran llahi).
Akhlagiyyah (bernuansakan nilai akhlak).
Insaniyyah (berteraskan nilai kemanusiaan).
‘Alamiyyah (bersifat sejagat).

Tasamuh (toleransi).

Tanawwu * (keanekaragaman).

Wasatiyyah (kesederhanaan).

Takamul (saling lengkap-melengkapi).

Se@+o o0 o

Dalam persumberan hukum Islam yang sememangnya dicirikan oleh pelestarian keseimbangan
tersebut, terdapat satu cabang fekah yang mempunyai hubungan dengan asimilasi budaya. Dalam
asimilasi ini, budaya minoriti meresap masuk ke dalam budaya majoriti, dan seterusnya menjadi
amalan yang sebati sehingga menenggelamkan identiti minoriti yang memunculkan amalan tersebut.
Cabang fekah tersebut dinamakan sebagai ‘uruf.

Abdullah Nasih ‘Ulwan (1989: 105) mentakrifkan ‘uruf sebagai “amalan atau percakapan sesuatu
kaum yang menjadi kebiasaan mereka”. Wahbah al-Zuhailiy (1986: 828) memberikan definisi ‘uruf
yang lebih luas konsepnya melalui penjelasan berikut:

Perbuatan yang orang ramai lazimkan dan lakukan, yang tersebar luas dalam kalangan
mereka; atau kata-kata yang mereka tetapkan ke atas makna yang khusus yang tidak ditetapkan

64



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

oleh bahasa, yang tidak menunjukkan makna yang lain apabila digunakan. Dengan itu ‘uruf
bererti kelaziman kolektif meliputi kelaziman perbuatan dan kelaziman kata-kata.
(Al-Zuhailiy 1986: 828)

Al-Zuhailiy (1986) mengemukakan contoh bagi kedua-kedua jenis ‘uruf berkenaan. Contoh ‘wruf
perbuatan ialah kebiasaan jual beli tanpa menzahirkan akad secara pelafazan, manakala contoh ‘wruf
kata-kata ialah kebiasaan memaknakan anak hanya kepada anak lelaki sahaja.

Al-Zuhailiy (1986) juga membahagikan ‘uruf kepada dua bahagian, iaitu ‘wruf yang sahih dan
‘uruf yang fasid. Yang sahih ialah ‘uruf yang dilazimkan tanpa mengharamkan yang halal atau
menghalalkan yang haram, seperti pemberian semasa pertunangan hendaklah dianggap hadiah,
bukannya sebahagian daripada mahar. Yang fasid pula ialah ‘uruf yang dilazimkan, tetapi dengan
menghalalkan yang haram atau mengharamkan yang halal, seperti pergaulan bebas lelaki dan wanita
dalam majlis-majlis.

Dari segi kandungan, ‘urufialah budaya yang lebih banyak melibatkan elemen bukan kebendaan
berbanding dengan kebendaan. ‘Uruf yang tertakluk kepada lingkaran ketetapan akidah, ketentuan
syariah dan kemurnian akhlak dalam satu rangkaian lebih banyak mengandungi elemen metafizik dan
spiritual berbanding dengan elemen materi yang dapat dirasai oleh pancaindera.

3.3Pola Pembentukan Asimilasi Budaya Arab ke dalam Budaya Melayu

Agama merupakan pembentuk asimilasi yang merentas sempadan budaya. Hal ini demikian
kerana sifat agama itu sendiri yang perlu kepada penyebarluasan atau pendakwahan. Dalam
penyebarluasan itulah berlakunya asimilasi. Dalam Islam, ibadat khususiah, seperti solat dan haji
umpamanya merupakan pembentuk asimilasi yang menghimpunkan budaya-budaya masyarakat Islam
yang pelbagai di seluruh pelosok dunia dalam satu praktis yang sama.

Berdasarkan lapan prinsip yang diutarakan oleh al-Qardawiy (1996), terdapat dua pola utama
yang mencorakkan pembentukan asimilasi budaya Arab-Islam ke dalam budaya bangsa lain yang
menerima Islam. Pola pencorakan tersebut dicirikan oleh sifat pendakwahan Islam itu sendiri, iaitu:
penolak dan penarik. Pola penolak ialah rabbaniyyah (bersumberkan ajaran llahi), akhlagiyyah
(bernuansakan nilai akhlak), insaniyyah (berteraskan nilai kemanusiaan) dan ‘alamiyyah (bersifat
sejagat). Pola penarik pula ialah tasamuh (toleransi), tanawwu‘ (keanekaragaman), wasatiyyah
(kesederhanaan) dan takamul (saling lengkap-melengkapi).

Pola pertama membawa maksud bahawa Islam sebagai agama sejagat disebar masuk ke dalam
budaya masyarakat seluruh dunia. Meskipun bermula di Tanah Arab, akan tetapi Islam bukan milik
masyarakat Arab dan bukan diidentitikan oleh Arab semata-mata. Hal ini demikian kerana Islam ialah
agama wahyu, yang kandungan ajarannya menekankan nilai akhlak dan kemanusiaan, tanpa
memilih ras, keturunan dan warna kulit yang sesuai dengan semua budaya masyarakat manusia,
merentas sempadan dan zaman. Pola ini diperkukuhkan oleh peranan pengembang budaya Arab,
yakni pendakwah Arab yang peka dan memahami budaya masyarakat Melayu, sehingga
memungkinkan mereka memanfaatkan ‘uruf mereka sebagai saluran dan metode dakwah di kawasan
ini.

Pola kedua pula mengandungi pengertian bahawa kesan daripada ajaran Islam itu sendiri, budaya
Melayu menjadi budaya masyarakat penerima yang bersifat terbuka untuk bertoleransi dengan
budaya Arab, yang diperlihatkan oleh kesediaan mereka memasukkan keanekaragaman ke dalam
budaya sendiri. Masyarakat Melayu juga bersifat sederhana dengan menolak ketaksuban, serta
memiliki sifat pemerkayaan dengan mencari unsur lain yang boleh memperkukuhkan budaya mereka.

65



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

Budaya Melayu telah menerima pengaruh dalam interaksi dengan budaya Arab sekitar abad ke-
10, meskipun ada teori yang mengandaikan pada abad ke-13 atau seawal abad ke-7 lagi (A. Aziz
2000). Antara pengaruh yang dimaksudkan ialah amalan-amalan seperti burdah, gasidah, marhaban,
selawat dan berzanji, yang merupakan pengaruh bukan kebendaan daripada ‘wruf Arab. Amalan-
amalan ini diadakan semasa majlis keagamaan, seperti khatam al-Quran, perkahwinan, Maulidur
Rasul, bercukur kepala, dan lain-lain.

Dari segi hukum, terdapat perbezaan pendapat dalam kalangan ulama tentang amalan marhaban
dan berzanji. Di Arab Saudi, amalan ini dikategorikan haram, atas alasan mengada-adakan perkara
baru, manakala di Malaysia, Brunei dan Singapura dikategorikan sebagai amalan yang bukan
berbentuk bidaah sesat, kerana amalan-amalan tersebut merupakan amalan ‘wruf yang tidak
bertentangan dengan dasar-dasar pokok Islam, bahkan ada dasarnya yang tertentu dalam agama
(Institut Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa Sedunia 2010).

Dari segi sejarah, marhaban pada awalnya diperkenalkan oleh para pendakwah Arab sebagai
salah satu metode dakwah yang berjaya menarik perhatian masyarakat pada masa itu. Metode ini telah
berjaya menarik perhatian penduduk Tanah Melayu dan sejak itu Islam pesat berkembang di rantau
ini. Asimilasi budaya berlaku apabila marhaban menjadi sebahagian daripada ekspresi seni Melayu.
Masyarakat Melayu yang terbuka sifatnya telah menerima ‘wruf Arab, lalu menjadi ‘uruf” Melayu.
Terdapat pelbagai lagu marhaban sehingga ada juga yang menyesuaikan irama lagu melayu atau Jawa
dengan irama marhaban (Abdul Rahman Rukaini, 1996). Antara irama lagu marhaban adalah seperti
syira, rakbi, nahwan, ras, babri, masri, hajaka dan haiya (Aziz Deraman dan Wan Ramli Wan Ramli
Wan Mohammad, 1994).

4. Implikasi

Asimilasi budaya Arab yang digerakkan oleh faktor agama telah mempengaruhi sistem dan
bentuk budaya masyarakat Melayu di Malaysia, bermula sejak kedatangan Islam sehingga Kini.
Keistimewaan prinsip-prinisp yang didukungi oleh kedua-dua budaya, bukan hanya berjaya membawa
masuk budaya minoriti ke dalam budaya majoriti di satu pihak, tetapi juga berjaya menerima masuk
budaya tersebut di satu pihak yang lain.

Resapan kemasukan dari budaya minoriti ke dalam budaya majoriti tidak berlaku secara paksaan.
Demikian juga penerimaan budaya majoriti terhadap resapan kemasukan tersebut tidak berlaku secara
penentangan. Justeru, satu asimilasi yang harmoni telah berlaku antara menerima transisi dengan
mempertahankan tradisi, melalui pola dua hala, iaitu penolak dan penarik.

Agama terbukti menjadi faktor pembentukan asimilasi budaya minoriti ke dalam budaya majoriti
yang harmoni. Dalam konteks Islam sebagai agama besar selain Hindu dan Buddha yang disebarkan
di Alam Melayu, agama samawi ini menyediakan prinsip-prinsip budaya yang sesuai dengan
keperluan masyarakat tempatan. Seni berasaskan ‘wuruf Arab seperti marhaban, berzanji dan gasidah
dibawa masuk oleh pendakwah Arab dan diterima pakai oleh masyarakat Melayu sehingga bertukar
menjadi ‘uruf Melayu.

Asimilasi budaya yang digerakkan oleh faktor agama secara serentak melibatkan juga asimilasi
bahasa. Islam merupakan tadahan penyebaran bahasa Melayu yang menerima pengaruh bahasa Arab.
Hal ini demikian apabila aktiviti-aktiviti seperti kuliah pendidikan di pondok, bacaan kitab di masjid
dan penulisan kitab-kitab kuning dilakukan dalam bahasa Melayu yang diberikan citra baru dari segi
istilah, sistem tulisan, ejaan, tema dan kandungan persuratannya oleh bahasa Arab.

66



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

5. Kesimpulan

Antara ciri utama bahasa dan budaya Melayu ialah menerima transisi dan perubahan serta
mempertahankan tradisi dan keaslian dalam proses asimilasi dengan budaya luar. Dengan
mengharmonikan transisi dan tradisi tersebut, bahasa Melayu sentiasa mengalami dinamisme
perkembangan yang terancang, seperti peminjaman kosa kata keagamaan daripada bahasa Arab.

Dengan mengharmonikan transisi dan tradisi tersebut, bahasa Melayu sentiasa mengalami
dinamisme perkembangan yang terancang, seperti peminjaman kosa kata keagamaan daripada bahasa
Arab. Demikian juga halnya dengan budaya Melayu yang menerima pengaruh dalam interaksi dengan
budaya luar, seperti amalan berzanji dan marhaban yang merupakan pengaruh bukan kebendaan
daripada budaya Arab (‘uruf), yang dicirikan oleh faktor penyebaran agama Islam.

Rujukan

A. Aziz Deraman (2000). Tamadun Melayu dan Pembinaan Bangsa Malaysia. Edisi Baharu. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Abdullah Nasih ‘Ulwan (1989). Pengenalan Syariah Islamiyyah, Figh dan Sumber-Sumbernya. (Ter.
Abdul Rashid Daud daripada Muhadarah fi al-Syari’ah al-Islamiyyah wa Fighiha wa Masadiriha). Kuala
Lumpur: Pustaka Salam.

Abdul Rahman Haji Abdullah (1998). Pemikiran Islam di Malaysia: Sejarah dan Aliran. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Abdul Rahman Rukaini (1996). Barzanji: Rangkaian Kisah Nabi dalam Puisi Jaafar al-Barzanji. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Abu bakar Ya’cub (1974). Makna a-IBarzanji dan Pidato Memperingati Sejarah Nabi Muhammad s.a.w.
Medan: Penerbit Firma Islamiyah.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib (1972). Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu. Kuala Lumpur:
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib (2001). Risalah untuk Kaum Muslimin. Kuala Lumpur: Institut
Antarabangsa Pemikiran dan Tamadun Islam.

Al-Hijaziy, ‘Awdullah Jad (1986). Mugaranah al-Adyan bayna al-Yahudiyyah wa al-Islam. Kaherah: Dar
al-Tiba‘ah al-Muhammadiyyah.

Al-Qardawiy, Yusuf (1996). Wawasan Islam antara Keaslian dan Kemodenan. (Terj. Ahmad Nuryadi
Asmawi daripada Al-Thagafat al-‘Arabiyyat al-Islamiyyat bayna al-Asalat wa al-Mu‘asirat). Batu Caves:
Thinker’s Library Sdn. Bhd.

Al-Zuhailiy, Wahbah (1986). Usul al-Figh al-Islamiy. Juzuk Dua. Damsyik: Dar al-Fikr.

Asmah Haji Omar (2005). Alam dan Penyebaran Bahasa Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Aziz Deraman dan Wan Ramli Wan Mohammad. (1994). Muzik dan Nyanyian Tradisi Melayu. Kuala
Lumpur: Penerbit Fajar Bakti.

Fritz Graebner (1911). Methode der Ethnologie. Heidelberg: C. Winter.

Ibn Manzur, Muhammad bin Mukarram (2003. Lisan al-Arab. Jilid 4. Kaherah: Dar al-Hadith.

67



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068)

Institut Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa Sedunia, Universiti Sains Islam Malaysia (2010). Diperoleh
pada 17 Ogos 2010, daripada
http://infad.usim.edu.my/modules.php?op=modload&name=News&file=article&sid=9675&newlang=mas

Ismail Yusoff (2001). Pengenalan Sains Sosial. Sintok: Penerbit Universiti Utara Malaysia.

Kamus Dewan Edisi Keempat (2020). Diperoleh pada 9 November 2020, daripada
http://prpm.dbp.gov.my/caril?keyword=asimilasi

Lim Kim Hui dan Har Wai Mun (2007). Globalisasi, Media dan Budaya: Antara Hegemoni Barat dengan
Kebangkitan Asia. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Mahayudin Haji Yahaya (1998). Islam di Alam Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.
Mohd. Taib Osman (2000). Peradaban Islam di Malaysia: Binaan Prasarana Sezaman atas Landasan
Warisan. Dalam Mohd. Taib Osman dan A. Aziz Deraman (Penyelenggara), Tamadun Islam di Malaysia. Kuala

Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Muhammad Bukhari Lubis (1994). Dendangan Puisi al-Burdah di Kampung Sessang, Sarawak. Dalam
Muhammad Bukhari Lubis (Penyelenggara), Persuratan Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Muhammad Fuad Kamaluddin al-Maliki (2009). Amalan Berzanji Menurut Perspektif Islam. Johor Bahru:
Penerbit Pusat Islam Iskandar Johor.

Munif Zarirruddin Fikri Nordin (2003). Takrif dan Prinsip-Prinsip Asas Tamadun. Dalam Mohd. Liki
Hamid (Penyelenggara), Pengajian Tamadun Islam. Bentong: PTS Publications & Distributor Sdn. Bhd.

Nik Safiah Karim (1996). Pendahuluan. Dalam Nik Safiah Karim (Penyunting), Unsur Bahasa Asing
dalam Bahasa Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Samat@Darawi, A. B, Tibek, S. R, Muhamat@Kawangit, R., & Hamzah, A. R. (2015). Sejarah serta
Sumbangan Amalan Berzanji dan Marhaban dalam Majlis-Majlis Utama Masyarakat, Jurnal Islam dan
Masyarakat Kontemporari, 9, 157-169.

Selamat Hashim (2008). Jati Diri Johor Dalam Pelbagai Perspektif: Barzanji dan Marhaban. Johor Bahru:
Penerbit Yayasan Warisan Johor.

Shamsul Amri Baharuddin (2007). Budaya Yang Tercabar. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Biodata
Mohd Shabri Yusof ialah pensyarah di Fakulit Sains Sosial dan Kemanusiaan Universiti Kebangsaan Malaysia

Munif Zarirruddin Fikri Nordin bertugas sebagai pensyarah di Program Pengajian Bahasa, Kolej Sastera dan
Sains, Universiti Utara Malaysia

68


about:blank
about:blank

