
ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

59 

 

   
www.plm.org.my 

 

JURNAL LINGUISTIK Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 
 

Faktor Agama dalam Asimilasi Budaya Arab ke dalam Budaya Melayu 
 

 
Mohd Shabri Yusof 

msy@ukm.edu.my 

Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan 

Universiti Kebangsaan Malaysia 

 

Munif Zarirruddin Fikri Nordin  
munif@uum.edu.my 

Program Pengajian Bahasa, Kolej Sastera dan Sains 

Universiti Utara Malaysia 

 

 

 

 

 

__________________________________________________________________________ 
 

Abstrak 

 

Makalah ini membincangkan agama sebagai faktor pembentukan asimilasi budaya Arab yang bersifat minoriti 

ke dalam budaya Melayu yang bersifat majoriti. Antara ciri utama bahasa dan budaya Melayu ialah menerima 

transisi dan perubahan serta mempertahankan tradisi dan keaslian dalam proses asimilasi dengan budaya luar. 

Dengan mengharmonikan transisi dan tradisi tersebut, bahasa Melayu sentiasa mengalami dinamisme 

perkembangan yang terancang, seperti peminjaman kosa kata keagamaan daripada bahasa Arab. Demikian juga 

halnya dengan budaya Melayu yang menerima pengaruh dalam interaksi dengan budaya luar, seperti amalan  

berzanji dan marhaban yang merupakan pengaruh bukan kebendaan daripada budaya Arab (‘uruf), yang 

dicirikan oleh faktor penyebaran agama Islam. Kerangka pendekatan kajian ini adalah berasaskan konsep difusi 

budaya yang dikemukakan oleh Fritz Graebner (1911), iaitu asimilasi berlaku apabila budaya yang dibawa 

masuk tidak bertentangan dengan budaya tempatan. Data kajian ini pula ialah sumber-sumber sekunder 

berkaitan Islam dan antropologi budaya, khususnya asimilasi budaya. Perbincangan merangkumi kandungan 

agama Islam, pentafsiran budaya kebendaan dan bukan kebendaan daripada perspektif Arab dan Melayu, serta 

pola pembentukan asimilasi budaya Arab minoriti ke dalam budaya Melayu majoriti yang memperlihatkan 

pengharmonian antara transisi dengan tradisi tersebut.      

 

Kata kunci: Agama, Budaya Kebendaan, Budaya Bukan Kebendaan, ‘Uruf,  Asimilasi. 

 

The Religion Factor in the Assimilation of Arab Culture among Malays  

 

Abstract 

 

This paper discusses religion as a factor in the assimilation of the Arab culture, as a minority culture, into the 

Malay culture, as a majority culture. A key feature of the Malay language and culture in the process of cultural 

assimilation is to embrace changes while preserving the Malay tradition and authenticity. By embracing 

transition and tradition, the Malay language is experiencing constant change and development involving the 

Tarikh terima 
Received 

: 30 Okt 2020 

Terima untuk diterbitkan 

 Accepted  

: 15 Nov 2020 

Tarikh terbit dalam talian  

Published online 

: 30 Nov 2020 

mailto:msy@ukm.edu.my


ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

60 

 

borrowing of religious vocabulary from the Arabic language. Likewise, the Malay culture is influenced by the 

Arab culture in its practices such as the rituals of berzanji and marhaban which are associated with the spread 

of Islam. The framework of this study is based on the concept of cultural diffusion put forward by Fritz Graebner 

(1911), which suggests that assimilation takes place when the foreign culture being introduced does not 

contradict the local culture. The research data is taken from various secondary sources on Islam, cultural 

anthropology and cultural assimilation. The discussion covers Islamic content, interpretation of material culture 

and immaterial culture from the Arab and Malay perspectives, and the characteristics of the assimilation of the 

Arab culture into the Malay culture, reflecting congruence between transition and traditional.  

 

Keywords:   Religion, material culture, immaterial culture, tradition, assimilation 

_________________________________________________________________________ 

 
1.  Pendahuluan 

 

Antara ciri utama bahasa dan budaya Melayu ialah menerima transisi dan perubahan serta 

mempertahankan tradisi dan keaslian dalam proses asimilasi dengan budaya luar. Dengan 

mengharmonikan transisi dan tradisi tersebut, bahasa Melayu sentiasa mengalami dinamisme 

perkembangan yang terancang, seperti peminjaman kosa kata keagamaan daripada bahasa Arab.  

 

Yang dimaksudkan dengan pengharmonian ialah keupayaan bahasa Melayu membentuk asimilasi 

yang membantu proses pembinaan dan pengembangannya. Asimilasi ialah pemaduan bermacam-

macam jenis atau berbagai-bagai unsur menjadi satu, seperti pemaduan unsur-unsur daripada 

kebudayaan yang berlainan menjadi satu kebudayaan (Kamus Dewan Edisi Keempat, 2020).   

 

Menurut Nik Safiah Karim (1996), terdapat beberapa faktor yang mempengaruhi asimilasi bahasa 

dan budaya Melayu dengan unsur asing, sama ada dari Timur mahupun dari Barat, seperti keperluan 

untuk berhubung dengan berkesan, peminjaman unsur baharu, penilaian yang tinggi kepada sesuatu 

bahasa dan taraf pencapaian bahasa dalam hubungannya dengan perkembangan ilmu. Demikian juga 

halnya dengan budaya Melayu yang menerima pengaruh dalam interaksi dengan budaya Arab, seperti 

amalan marhaban dan berzanji yang merupakan pengaruh bukan kebendaan (‘uruf). Pengaruh tersebut 

dicirikan oleh faktor penyebaran agama Islam dari Tanah Arab ke dunia Melayu, yang berlangsung 

dalam tempoh masa yang lama.  

 

Penerimaan Islam sebagai agama anutan telah membawa masuk bersama-samanya beberapa 

amalan yang berasaskan budaya Arab. Penerimaan tersebut juga bermakna bahawa agama berfungsi 

sebagai faktor asimilasi budaya Arab yang bersifat minoriti ke dalam budaya Melayu yang bersifat 

majoriti.  

 

Berzanji merupakan satu bentuk seni suara Islam yang dipersembahkan di dalam majlis atau 

upacara keagamaan seperti maulid Nabi, akikah, menyambut kelahiran bayi, berkhatan dan juga 

majlis perkahwinan (Abdul Rahman Rukaini, 1996). Terdapat kitab khusus bagi berzanji, iaitu Kitab 

Maulid Barzanji, yang ditulis oleh Sayyid Jaafar bin Hasan. Dari segi etimologi, perkataan Barzanji 

dinisbahkan kepada kampung asal keturunan penulis, iaitu Barzanj di Iraq (Muhammad Fuad al-

Maliki, 2009). Kitab ini merupakan rangkaian sejarah hidup Nabi Muhammad SAW yang menyentuh 

tentang keturunan, perkembangan kehidupan sejak zaman kanak-kanak sehinggalah dilantik sebagai 

rasul. Kitab ini juga menyentuh tentang sejarah perjuangan serta keperibadian baginda yang 

seharusnya menjadi contoh teladan bagi seluruh umat manusia (Abu bakar Ya’cub, 1974). 

 

Manakala marhaban (مرحبا)  pula berasal daripada kata kerja bahasa Arab (رحب) ‘rahaba’ yang 

bererti lapang dan luas (Ibn Manzur, 2003). Marhaban ialah pengungkapan pujian kepada Rasulullah 

SAW dan pelahiran kesyukuran kepada Allah SWT. Marhaban seperti juga burdah dan qasidah 



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

61 

 

merupakan seni muzik yang digunakan untuk kepentingan rohaniah dalam kalangan ahli sufi bagi 

mendapatkan ghairat (A. Aziz  2000) Dalam kitab berzanji, terdapat nazam khas yang dibaca dengan 

lagu-lagu yang menarik. Kebiasaannya, masyarakat Melayu menamakan pembacaan ini dengan nama 

marhaban. Acara marhaban dilakukan semasa membaca kitab berzanji dalam bab keempat, iaitu 

apabila tiba rangkap yang kelapan pada ayat yang menyebut baginda dilahirkan dan pada ketika itu 

orang ramai pun berdiri sambil membaca marhaban (Selamat Hashim, 2008).  

 

Kajian ini bertujuan memerihalkan kandungan agama Islam, menerangkan budaya kebendaan 

dan bukan kebendaan menurut tafsiran Arab dan Melayu dan menghuraikan pola pembentukan 

asimilasi budaya Arab minoriti ke dalam budaya Melayu majoriti yang memperlihatkan 

pengharmonian antara transisi dengan tradisi tersebut. Kerangka pendekatan kajian ini adalah 

berasaskan konsep difusi budaya yang dikemukakan oleh Fritz Graebner (1911), iaitu asimilasi 

berlaku apabila budaya yang dibawa masuk tidak bertentangan dengan budaya tempatan. Data kajian 

ini pula ialah sumber-sumber sekunder berkaitan Islam dan antropologi budaya, khususnya asimilasi 

budaya.          

 

2. Kosa Ilmu Lepas 

 

Bahagian ini menyorot kajian-kajian lepas tentang makna agama, konsep budaya dan konsep 

asimilasi.   

 

2.1 Makna Agama  

 

Kajian ‘Awdullah Jad al-Hijaziy (1986) menyenaraikan beberapa definisi agama dari segi bahasa 

dan syarak, berdasarkan penggunaannya dalam al-Quran, seperti yang berikut: 

 

 Bahasa: 

 

a Perhitungan dan balasan terhadap segala amalan yang dilakukan oleh 

manusia. 

 

b Ketaatan dan amal soleh 

 

c 

 

Ibadat dan jalan yang diikuti oleh seseorang dalam ibadat dan muamalat 

bersama-sama orang lain. 

 

d Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW. 

 

 Syarak: 

 

a Ketetapan Allah SWT yang memberi petunjuk ke jalan yang benar 

dalam perkara-perkara kepercayaan; serta jalan yang baik dalam perkara-

perkara tingkah laku dan perhubungan 

 

b Gagasan perintah syariah (merangkumi segala urusan kehidupan) yang 

diwahyukan oleh Allah SWT kepada rasul yang dipilih untuk menyampaikan 

risalah-Nya. 

 

c Ketundukan kepada Allah SWT, iman dengan keesaan-Nya dan sujud 

terhadap ketinggian-Nya. 

 



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

62 

 

 

Kesemua definisi bahasa dan syarak yang dikemukakan menyimpulkan bahawa agama ialah 

wahyu daripada Allah SWT kepada para rasul-Nya, yang tidak berbeza antara satu sama lain, 

khususnya dari sudut akidah, seperti beriman kepada-Nya kerana Dialah yang menciptakan setiap 

sesuatu dan Dialah yang menurunkan kitab kepada mereka.  

 

Agama dalam konteks ini ialah Islam yang dibawa oleh semua rasul yang diutuskan oleh Allah 

SWT. Agama yang dibawa oleh Nabi Ibrahim a.s., Nabi Yaakub a.s. dan Nabi Muhammad SAW 

semuanya Islam yang sama. Walau bagaimanapun, dari segi syariat dan bentuk-bentuk ibadat, 

memang ada perbezaan antara ajaran yang dibawa oleh seorang rasul dengan rasul yang lain yang 

dinyatakan tadi.  

 

Kajian Ismail Yusoff (2001) mendapati terdapat pelbagai definisi agama yang diberikan. Walau 

bagaimanapun, secara keseluruhannya, agama mengandungi maksud hubungan antara manusia 

dengan sesuatu kekuasaan luar biasa yang dipercayai dapat memberikan perlindungan. Hubungan ini 

disifatkan sebagai suci dan pengisiannya dilakukan dengan penuh ketundukan, kecintaan dan ketaatan.  

 

Kajian Ismail Yusoff (2001) juga membincangkan fungsi penting agama dalam kehidupan 

manusia. Sejarah menunjukkan bahawa maju mundur sesuatu tamadun mempunyai kaitan yang erat 

dengan maju mundurnya agama dalam tamadun berkenaan.  

 

Selain itu, agama mempunyai pengaruh yang besar terhadap elemen-elemen asas sosial, seperti 

moral, etika, politik, seni, undang-undang, sains, telnologi dan sebagainya. Pengaruh yang 

dimaksudkan ialah perintah, galakan dan rangsangan yang diberikan oleh agama supaya manusia 

berfikir, berusaha dan menghasilkan output dan impak yang dapat membangunkan dan memajukan 

kualiti kehidupan mereka (Ismail 2001).       

 

2.2 Konsep Budaya 

 

Pentafsiran tentang budaya merupakan polemik yang sering menimbulkan perbezaan antara 

disiplin-displin dalam sains kemasyarakatan dan sains kemanusiaan. Perbezaan pentafsiran ini 

menurut Shamsul Amri Baharuddin (2007), menggambarkan keluwesan budaya sebagai suatu konsep. 

Budaya umpama air yang sentiasa mengikut acuannya: kalau di laut berombak besar, kalau di hulu 

sungai mengalir laju, kalau di hilir melintuk-liuk lesu, kalau di tasik tenteram bisu, dan kalau dalam 

peti ais keras beku (Shamsul 2007: 100).  

 

Bahagian ini memerihalkan konsep budaya daripada perspektif Arab dan Melayu, yang dianggap 

oleh kebanyakan pengkaji sosiobudaya sebagai konsep yang menunjangi pembinaan tamadun 

Malaysia (Mohd. Taib 2000). Pemerihalan kedua-dua perspektif ini juga bertujuan menjelaskan 

aplikasinya sebagai panduan dalam analisis pola pembentukan asimilasi budaya Arab ke dalam 

budaya Melayu dalam bahagian yang seterusnya.  

 

Menurut Edward Taylor, iaitu pengkaji pertama yang memberikan definisi antropologi tentang 

budaya, dalam Primitive Culture pada tahun 1871: 

 

Kebudayaan...ialah keseluruhan kompleks yang mengandungi antaranya 

pengetahuan, kepercayaan, kesenian, tatasusila, undang-undang, moral, adat resam 

dan segala kebolehan serta kebiasaan (tabiat) yang didapati oleh manusia sebagai 

anggota sesebuah masyarakat. 

(Dalam Lim dan Har 2007: 258) 

 



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

63 

 

Komponen budaya Barat yang diutarakan oleh Taylor memperlihatkan kombinasi antara elemen 

kebendaan dengan elemen bukan kebendaan. Kombinasi seumpama ini juga wujud dalam komponen 

budaya Arab dan Melayu yang berteraskan Islam. Walau bagaimanapun, terdapat dua perbezaan 

antara budaya Barat dengan budaya yang berteraskan Islam, iaitu dari segi asas kombinasi, dan dari 

segi fokus pembangunan.  

 

Menurut Ismail Yusoff (2001), di dalam budaya, terdapat unsur-unsur yang tidak terbatas 

bilangannya, sama ada yang bersifat budaya sejagat atau budaya setempat. Unsur-unsur ini dipacu 

oleh pelbagai faktor, seperti persekitaran, ekonomi, kepimpinan, penemuan berasaskan sains dan 

teknologi dan sebagainya. 

 

2.3  Konsep Asimilasi 

 

Menurut A. Aziz Deraman (2000), peringkat asimilasi budaya Arab-Islam ke dalam budaya 

Melayu merupakan peringkat ketiga daripada empat peringkat pembinaan budaya Melayu, iaitu 

budaya asli, pengaruh Hindu-Buddha yang melanjutkan budaya asal, budaya Islam, dan pengaruh 

Barat atau pemodenan. Bukti-bukti tentang keupayaan budaya Islam memperkenalkan asimilasi yang 

harmoni kepada budaya Melayu yang dilatari oleh pengaruh Hindu-Buddha telah banyak 

dikemukakan oleh pengkaji-pengkaji seperti al-Attas (1972), Abdul Rahman Haji Abdullah (1998) 

dan Mahayudin Haji Yahaya (1998).    

Burdah sebagai contoh, merupakan nama yang diberikan kepada puisi Ka‘b ibn Zuhair r.a. 

Burdah ialah pujian dan penghormatan kepada Rasulullah SAW, yang disebarkan daripada 

kesusasteraan Arab melewati kesusasteraan bangsa-bangsa lain yang menerima Islam, termasuk 

bangsa Melayu di Malaysia. Perintis puisi genre ini ialah al-Busiri (1212-1296 M), seorang penyair 

sufi (Muhammad Bukhari 1994). 

Secara umumnya masyarakat Melayu mengadakan pembacaan berzanji dan marhaban pada 

majlis-majlis yang menggambarkan kesyukuran, kegembiraan, memohon keselamatan dan 

kesejahteraann serta majlis sambutan perayaan maulid. Budaya ini adalah amalan yang baik, kerana ia 

mengingatkan seseorang terhadap kisah Rasulullah s.a.w dan perkembangan Islam. Acara 

pembacaannya lebih kepada satu bentuk pengisian sesuatu majlis keramaian (Samat@Darawi et.al 

2015) 

3. Analisis  

 

Bahagian ini dibahagikan kepada tiga analisis, iaitu kandungan agama Islam, budaya kebendaan 

dan bukan kebendaan menurut tafsiran Arab dan Melayu serta pola pembentukan asimilasi budaya 

Arab ke dalam budaya Melayu 

  

3.1 Kandungan Agama Islam  

 

Dari perspektif Islam, agama ialah perkara paling asas yang sangat diperlukan oleh manusia. 

Keperluan terhadap agama mengatasi keperluan terhadap perkara-perkara lain khususnya yang 

bersifat materi, seperti pakaian, tempat tinggal, makanan, harta dan sebagainya. Agama menjadi 

payung yang menaungi akal, budi dan daya manusia (al-Attas 2001). Kepentingan agama sebagai 

perkara paling asas dalam kehidupan manusia telah digariskan serta diperincikan oleh ulama usul 

fikah. Agama merupakan satu daripada lima perkara dalam al-umur al-daruriyyah (perkara-perkara 

asasi). Al-umur al-daruriyyah pula ialah satu daripada tiga tahap keperluan manusia yang terkandung 

dalam maqasid syariah (tujuan syariah), selain daripada al-umur al-hajiyah (perkara pelengkap) dan 

al-umur al-tahsiniyyah (perkara pengindah) (al-Zuhailiy 1986).  



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

64 

 

 

Dengan peraturan tadi, manusia berupaya membentuk suasana sejahtera, adil dan makmur. 

Sebaliknya, tanpa agama, manusia tidak ada keupayaan membentuk suasana tersebut (al-Attas 2001). 

Sekalipun kehidupan tanpa agama boleh berlaku, namun kehidupan tersebut ialah kehidupan yang 

penuh porak peranda, huru hara dan kacau bilau. Kehidupan seperti ini tentulah bertentangan dengan 

fitrah manusia yang meinginkan kesejahteraan, tolong-menolong, bersatu padu dan seterusnya dapat 

mengecapi pembangunan dan mencapai kemajuan. 

 

3.2 Budaya Kebendaan dan Bukan Kebendaan: Tafsiran Arab dan Melayu 

 

Dari segi asas kombinasi, oleh kerana budaya dirujuk sebagai segala hasil ciptaan manusiawi, 

maka Barat memasukkan agama sebagai sebahagian daripada budaya. Dengan kata lain, agama 

merupakan kebudayaan (al-Attas 2001), yang terhasil daripada percampuran fahaman budaya kaum 

Celtic, Nordic, Germanic serta nilai Judeo-Kristian. Manakala dalam Islam, asas kombinasi 

budayanya berbeza. Hal ini demikian kerana agama memayungi dan menaungi budaya, dan juga 

kerana agama bukan lahir daripada hasil ciptaan manusiawi. Oleh itu, agama mewujudkan budaya, 

dan bukan sebaliknya budaya mewujudkan agama (al-Attas, 2001).   

 

Dari segi fokus pembangunan, budaya Barat meletakkan ukuran kebendaan mengatasi bukan 

kebendaan. Budaya Arab-Islam dan Melayu-Islam pula mengimbangi antara elemen kebendaan 

(fizikal, materi, sekala) dan bukan kebendaan (spiritual, abstrak, niskala), seperti dalam pentakrifan 

tamadun yang dikemukakan oleh Ibn Khaldun, Muhammad Rasyid Redha, Sayyid Qutb, Sa‘id Hawa, 

Abu Bakar Hamzah dan Wan Hashim Wan Teh (Munif 2003). Budaya Arab-Islam dan Melayu-Islam 

juga mempunyai tujuan hidup duniawi dan ukhrawi yang jelas dan terarah, tidak seperti budaya 

Barat yang kabur tujuan hidup duniawinya (al-Attas 2001). 

 

Islam bukan setakat mengimbangi antara elemen kebendaan dengan bukan kebendaan, dan antara 

duniawi dengan ukhrawi, tetapi menetapkan lapan prinsip bagi memastikan pelestarian keseimbangan 

tersebut, iaitu (al-Qardawiy 1996): 

 

a. Rabbaniyyah (bersumberkan ajaran Ilahi). 

b. Akhlaqiyyah (bernuansakan nilai akhlak). 

c. Insaniyyah (berteraskan nilai kemanusiaan). 

d. ‘Alamiyyah (bersifat sejagat). 

e. Tasamuh (toleransi).  

f. Tanawwu‘ (keanekaragaman). 

g. Wasatiyyah (kesederhanaan). 

h. Takamul (saling lengkap-melengkapi). 

    

Dalam persumberan hukum Islam yang sememangnya dicirikan oleh pelestarian keseimbangan 

tersebut, terdapat satu cabang fekah yang mempunyai hubungan dengan asimilasi budaya. Dalam 

asimilasi ini, budaya minoriti meresap masuk ke dalam budaya majoriti, dan seterusnya menjadi 

amalan yang sebati sehingga menenggelamkan identiti minoriti yang memunculkan amalan tersebut. 

Cabang fekah tersebut dinamakan sebagai ‘uruf.  

 

Abdullah Nasih ‘Ulwan (1989: 105) mentakrifkan ‘uruf sebagai “amalan atau percakapan sesuatu 

kaum yang menjadi kebiasaan mereka”. Wahbah al-Zuhailiy (1986: 828) memberikan definisi ‘uruf 

yang lebih luas konsepnya melalui penjelasan berikut:  

 

Perbuatan yang orang ramai lazimkan dan lakukan, yang tersebar luas dalam kalangan 

mereka; atau kata-kata yang mereka tetapkan ke atas makna yang khusus yang tidak ditetapkan 



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

65 

 

oleh bahasa, yang tidak menunjukkan makna yang lain apabila digunakan. Dengan itu ‘uruf 

bererti kelaziman kolektif meliputi kelaziman perbuatan dan kelaziman kata-kata. 

(Al-Zuhailiy 1986: 828) 

 

Al-Zuhailiy (1986) mengemukakan contoh bagi kedua-kedua jenis ‘uruf berkenaan. Contoh ‘uruf 

perbuatan ialah kebiasaan jual beli tanpa menzahirkan akad secara pelafazan, manakala contoh ‘uruf 

kata-kata ialah kebiasaan memaknakan anak hanya kepada anak lelaki sahaja.  

 

Al-Zuhailiy (1986) juga membahagikan ‘uruf kepada dua bahagian, iaitu ‘uruf yang sahih dan 

‘uruf yang fasid. Yang sahih ialah ‘uruf yang dilazimkan tanpa mengharamkan yang halal atau 

menghalalkan yang haram, seperti pemberian semasa pertunangan hendaklah dianggap hadiah, 

bukannya sebahagian daripada mahar. Yang fasid pula ialah ‘uruf yang dilazimkan, tetapi dengan 

menghalalkan yang haram atau mengharamkan yang halal, seperti pergaulan bebas lelaki dan wanita 

dalam majlis-majlis.   

  

Dari segi kandungan, ‘uruf ialah budaya yang lebih banyak melibatkan elemen bukan kebendaan 

berbanding dengan kebendaan. ‘Uruf yang tertakluk kepada lingkaran ketetapan akidah, ketentuan 

syariah dan kemurnian akhlak dalam satu rangkaian lebih banyak mengandungi elemen metafizik dan 

spiritual berbanding dengan elemen materi yang dapat dirasai oleh pancaindera.  

   

3.3 Pola Pembentukan Asimilasi Budaya Arab ke dalam Budaya Melayu 

 

Agama merupakan pembentuk asimilasi yang merentas sempadan budaya. Hal ini demikian 

kerana sifat agama itu sendiri yang perlu kepada penyebarluasan atau pendakwahan. Dalam 

penyebarluasan itulah berlakunya asimilasi. Dalam Islam, ibadat khususiah, seperti solat dan haji 

umpamanya merupakan pembentuk asimilasi yang menghimpunkan budaya-budaya masyarakat Islam 

yang pelbagai di seluruh pelosok dunia dalam satu praktis yang sama.  

 

Berdasarkan lapan prinsip yang diutarakan oleh al-Qardawiy (1996), terdapat dua pola utama 

yang mencorakkan pembentukan asimilasi budaya Arab-Islam ke dalam budaya bangsa lain yang 

menerima Islam. Pola pencorakan tersebut dicirikan oleh sifat pendakwahan Islam itu sendiri, iaitu: 

penolak dan penarik. Pola penolak ialah rabbaniyyah (bersumberkan ajaran Ilahi), akhlaqiyyah 

(bernuansakan nilai akhlak), insaniyyah (berteraskan nilai kemanusiaan) dan ‘alamiyyah (bersifat 

sejagat). Pola penarik pula ialah tasamuh (toleransi), tanawwu‘ (keanekaragaman), wasatiyyah 

(kesederhanaan) dan takamul (saling lengkap-melengkapi). 

 

Pola pertama membawa maksud bahawa Islam sebagai agama sejagat disebar masuk ke dalam 

budaya masyarakat seluruh dunia. Meskipun bermula di Tanah Arab, akan tetapi Islam bukan milik 

masyarakat Arab dan bukan diidentitikan oleh Arab semata-mata. Hal ini demikian kerana Islam ialah 

agama wahyu, yang kandungan ajarannya menekankan nilai akhlak dan kemanusiaan, tanpa 

memilih ras, keturunan dan warna kulit yang sesuai dengan semua budaya masyarakat manusia, 

merentas sempadan dan zaman. Pola ini diperkukuhkan oleh peranan pengembang budaya Arab, 

yakni pendakwah Arab yang peka dan memahami budaya masyarakat Melayu, sehingga 

memungkinkan mereka memanfaatkan ‘uruf mereka sebagai saluran dan metode dakwah di kawasan 

ini.    

  

Pola kedua pula mengandungi pengertian bahawa kesan daripada ajaran Islam itu sendiri, budaya 

Melayu menjadi budaya masyarakat penerima yang bersifat terbuka untuk bertoleransi dengan 

budaya Arab, yang diperlihatkan oleh kesediaan mereka memasukkan keanekaragaman ke dalam 

budaya sendiri. Masyarakat Melayu juga bersifat sederhana dengan menolak ketaksuban, serta 

memiliki sifat pemerkayaan dengan mencari unsur lain yang boleh memperkukuhkan budaya mereka.   



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

66 

 

 

Budaya Melayu telah menerima pengaruh dalam interaksi dengan budaya Arab sekitar abad ke-

10, meskipun ada teori yang mengandaikan pada abad ke-13 atau seawal abad ke-7 lagi (A. Aziz 

2000). Antara pengaruh yang dimaksudkan ialah amalan-amalan seperti burdah, qasidah, marhaban, 

selawat dan berzanji, yang merupakan pengaruh bukan kebendaan daripada ‘uruf Arab. Amalan-

amalan ini diadakan semasa majlis keagamaan, seperti khatam al-Quran, perkahwinan, Maulidur 

Rasul, bercukur kepala, dan lain-lain.  

Dari segi hukum, terdapat perbezaan pendapat dalam kalangan ulama tentang amalan marhaban 

dan berzanji. Di Arab Saudi, amalan ini dikategorikan haram, atas alasan mengada-adakan perkara 

baru, manakala di Malaysia, Brunei dan Singapura dikategorikan sebagai amalan yang bukan 

berbentuk bidaah sesat, kerana amalan-amalan tersebut merupakan amalan ‘uruf yang tidak 

bertentangan dengan dasar-dasar pokok Islam, bahkan ada dasarnya yang tertentu dalam agama 

(Institut Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa Sedunia  2010). 

Dari segi sejarah, marhaban pada awalnya diperkenalkan oleh para pendakwah Arab sebagai 

salah satu metode dakwah yang berjaya menarik perhatian masyarakat pada masa itu. Metode ini telah 

berjaya menarik perhatian penduduk Tanah Melayu dan sejak itu Islam pesat berkembang di rantau 

ini. Asimilasi budaya berlaku apabila marhaban menjadi sebahagian daripada ekspresi seni Melayu. 

Masyarakat Melayu yang terbuka sifatnya telah menerima ‘uruf Arab, lalu menjadi ‘uruf Melayu. 

Terdapat pelbagai lagu marhaban sehingga ada juga yang menyesuaikan irama lagu melayu atau Jawa 

dengan irama marhaban (Abdul Rahman Rukaini, 1996). Antara irama lagu marhaban adalah seperti 

syira, rakbi, nahwan, ras, babri, masri, hajaka dan haiya (Aziz Deraman dan Wan Ramli Wan Ramli 

Wan Mohammad, 1994). 

4. Implikasi 

 

Asimilasi budaya Arab yang digerakkan oleh faktor agama telah mempengaruhi sistem dan 

bentuk budaya masyarakat Melayu di Malaysia, bermula sejak kedatangan Islam sehingga kini. 

Keistimewaan prinsip-prinisp yang didukungi oleh kedua-dua budaya, bukan hanya berjaya membawa 

masuk budaya minoriti ke dalam budaya majoriti di satu pihak, tetapi juga berjaya menerima masuk 

budaya tersebut di satu pihak yang lain.  

Resapan kemasukan dari budaya minoriti ke dalam budaya majoriti tidak berlaku secara paksaan. 

Demikian juga penerimaan budaya majoriti terhadap resapan kemasukan tersebut tidak berlaku secara 

penentangan. Justeru, satu asimilasi yang harmoni telah berlaku antara menerima transisi dengan 

mempertahankan tradisi, melalui pola dua hala, iaitu penolak dan penarik. 

 

Agama terbukti menjadi faktor pembentukan asimilasi budaya minoriti ke dalam budaya majoriti 

yang harmoni. Dalam konteks Islam sebagai agama besar selain Hindu dan Buddha yang disebarkan 

di Alam Melayu, agama samawi ini menyediakan prinsip-prinsip budaya yang sesuai dengan 

keperluan masyarakat tempatan. Seni berasaskan ‘uruf Arab seperti marhaban, berzanji dan qasidah 

dibawa masuk oleh pendakwah Arab dan diterima pakai oleh masyarakat Melayu sehingga bertukar 

menjadi ‘uruf Melayu.   

 

Asimilasi budaya yang digerakkan oleh faktor agama secara serentak melibatkan juga asimilasi 

bahasa. Islam merupakan tadahan penyebaran bahasa Melayu yang menerima pengaruh bahasa Arab. 

Hal ini demikian apabila aktiviti-aktiviti seperti kuliah pendidikan di pondok, bacaan kitab di masjid 

dan penulisan kitab-kitab kuning dilakukan dalam bahasa Melayu yang diberikan citra baru dari segi 

istilah, sistem tulisan, ejaan, tema dan kandungan persuratannya oleh bahasa Arab.  

 

 



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

67 

 

5. Kesimpulan 

 

Antara ciri utama bahasa dan budaya Melayu ialah menerima transisi dan perubahan serta 

mempertahankan tradisi dan keaslian dalam proses asimilasi dengan budaya luar. Dengan 

mengharmonikan transisi dan tradisi tersebut, bahasa Melayu sentiasa mengalami dinamisme 

perkembangan yang terancang, seperti peminjaman kosa kata keagamaan daripada bahasa Arab. 

 

Dengan mengharmonikan transisi dan tradisi tersebut, bahasa Melayu sentiasa mengalami 

dinamisme perkembangan yang terancang, seperti peminjaman kosa kata keagamaan daripada bahasa 

Arab. Demikian juga halnya dengan budaya Melayu yang menerima pengaruh dalam interaksi dengan 

budaya luar, seperti amalan  berzanji dan marhaban yang merupakan pengaruh bukan kebendaan 

daripada budaya Arab (‘uruf), yang dicirikan oleh faktor penyebaran agama Islam. 

 
Rujukan 

 

A. Aziz Deraman (2000). Tamadun Melayu dan Pembinaan Bangsa Malaysia. Edisi Baharu. Kuala 

Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Abdullah Nasih ‘Ulwan (1989). Pengenalan Syariah Islamiyyah, Fiqh dan Sumber-Sumbernya. (Ter. 

Abdul Rashid Daud daripada Muhadarah fi al-Syari’ah al-Islamiyyah wa Fiqhiha wa Masadiriha). Kuala 

Lumpur: Pustaka Salam. 

 

Abdul Rahman Haji Abdullah (1998). Pemikiran Islam di Malaysia: Sejarah dan Aliran. Kuala Lumpur: 

Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Abdul Rahman Rukaini (1996). Barzanji: Rangkaian Kisah Nabi dalam Puisi Jaafar al-Barzanji. Kuala 

Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Abu bakar Ya’cub (1974). Makna a-lBarzanji dan Pidato Memperingati Sejarah Nabi Muhammad s.a.w. 

Medan: Penerbit Firma Islamiyah. 

 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib (1972). Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu. Kuala Lumpur: 

Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia. 

  

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib (2001). Risalah untuk Kaum Muslimin. Kuala Lumpur: Institut 

Antarabangsa Pemikiran dan Tamadun Islam.  

 

Al-Hijaziy, ‘Awdullah Jad (1986). Muqaranah al-Adyan bayna al-Yahudiyyah wa al-Islam. Kaherah: Dar 

al-Tiba‘ah al-Muhammadiyyah.  

 

Al-Qardawiy, Yusuf (1996). Wawasan Islam antara Keaslian dan Kemodenan. (Terj. Ahmad Nuryadi 

Asmawi daripada Al-Thaqafat al-‘Arabiyyat al-Islāmiyyat bayna al-Asalat wa al-Mu‘asirat). Batu Caves: 

Thinker’s Library Sdn. Bhd . 

 

Al-Zuhailiy, Wahbah (1986). Usul al-Fiqh al-Islamiy. Juzuk Dua. Damsyik: Dar al-Fikr. 

 

Asmah Haji Omar (2005). Alam dan Penyebaran Bahasa Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 

Pustaka. 

 

Aziz Deraman dan Wan Ramli Wan Mohammad. (1994). Muzik dan Nyanyian  Tradisi Melayu. Kuala 

Lumpur: Penerbit Fajar Bakti. 

    

Fritz Graebner (1911). Methode der Ethnologie. Heidelberg: C. Winter. 

 

Ibn Manzur, Muhammad bin Mukarram (2003. Lisan al-Arab. Jilid 4. Kaherah: Dar al-Hadith. 



ISSN 1823-9242 Jurnal Linguistik Vol. 24 (2) Nov 2020 (059-068) 

 

68 

 

 

Institut Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa Sedunia, Universiti Sains Islam Malaysia (2010). Diperoleh 

pada 17 Ogos 2010, daripada 

http://infad.usim.edu.my/modules.php?op=modload&name=News&file=article&sid=9675&newlang=mas 

 

Ismail Yusoff (2001). Pengenalan Sains Sosial. Sintok: Penerbit Universiti Utara Malaysia. 

 

Kamus Dewan Edisi Keempat (2020). Diperoleh pada 9 November 2020, daripada 

http://prpm.dbp.gov.my/cari1?keyword=asimilasi 

 

Lim Kim Hui dan Har Wai Mun (2007). Globalisasi, Media dan Budaya: Antara Hegemoni Barat dengan 

Kebangkitan Asia. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Mahayudin Haji Yahaya (1998). Islam di Alam Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Mohd. Taib Osman (2000). Peradaban Islam di Malaysia: Binaan Prasarana Sezaman atas Landasan 

Warisan. Dalam Mohd. Taib Osman dan A. Aziz Deraman (Penyelenggara), Tamadun Islam di Malaysia. Kuala 

Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Muhammad Bukhari Lubis (1994). Dendangan Puisi al-Burdah di Kampung Sessang, Sarawak. Dalam 

Muhammad Bukhari Lubis (Penyelenggara), Persuratan Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Muhammad Fuad Kamaluddin al-Maliki (2009). Amalan Berzanji Menurut Perspektif Islam. Johor Bahru: 

Penerbit Pusat Islam Iskandar Johor. 

 

Munif Zarirruddin Fikri Nordin (2003). Takrif dan Prinsip-Prinsip Asas Tamadun. Dalam Mohd. Liki 

Hamid (Penyelenggara), Pengajian Tamadun Islam. Bentong: PTS Publications & Distributor Sdn. Bhd. 

 

Nik Safiah Karim (1996). Pendahuluan. Dalam Nik Safiah Karim (Penyunting), Unsur Bahasa Asing 

dalam Bahasa Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Samat@Darawi, A. B, Tibek, S. R, Muhamat@Kawangit, R., & Hamzah, A. R. (2015). Sejarah serta 

Sumbangan Amalan Berzanji dan Marhaban dalam Majlis-Majlis Utama Masyarakat, Jurnal Islam dan 

Masyarakat Kontemporari, 9, 157-169. 

 

Selamat Hashim (2008). Jati Diri Johor Dalam Pelbagai Perspektif: Barzanji dan Marhaban. Johor Bahru: 

Penerbit Yayasan Warisan Johor. 

 

Shamsul Amri Baharuddin (2007). Budaya Yang Tercabar. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

 

Biodata 

 

Mohd Shabri Yusof ialah pensyarah di Fakulit Sains Sosial dan Kemanusiaan Universiti Kebangsaan Malaysia 

 

Munif Zarirruddin Fikri Nordin bertugas sebagai pensyarah di Program Pengajian Bahasa, Kolej Sastera dan 

Sains, Universiti Utara Malaysia 

about:blank
about:blank

